




 
 
 



 
The Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology is an annual 
publication of research in contemporary analytic epistemology (both 
traditional and formal approaches), organized and edited by members 
of the brazilian academia. It aims mainly at publishing the work of 
Latin-American epistemologists to the international community, in an 
attempt to create a new channel of debate with researchers from 
other parts of the globe. 

 

 
 
 
 
 
 

Editors-in-chief: 
 

 
Luis Rosa e André Neiva 

 
 
 

Editorial board: 
 

 
Cláudio de Almeida 

Felipe de Matos Müller 
Kátia Martins Etcheverry 
Carlos Augusto Sartori 
Tiegue Vieira Rodrigues 
Alexandre Meyer Luz 
Tito Alencar Flores 

Rogel Esteves de Oliveira 

 
 



 
 
 
 

 

 

 

 
 
 
 

 

 

 

攀搀椀琀漀爀愀 ϐ椀옃



 

Diagramação e capa: Lucas Fontella Margoni 

Revisão técnica: Stéphane Dias 
 

 

 

 

 
Todos os livros publicados pela 
Editora Fi está sob os direitos da 
Creative Commons 4.0 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR 
 

 

 

 
 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
 

ROSA, Luis; NEIVA, André. (Orgs.) 
 

Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology 

[recurso eletrônico] / Luis Rosa; André Neiva (Orgs.) -- Porto 

Alegre, RS: Editora Fi, 2016. 

206 p. 
 

 

ISBN - 978-85-5696-001-6 
 

 

Disponível em: http://www.editorafi.org 

 

 

1. Epistemologia. 2. Lógica. 3. Teoria do Conhecimento. 

4. Testemunho. 5. Revista. I. Título. II. Série. 

 

CDD-121 

Índices para catálogo sistemático: 

1. Epistemologia               121 



 

 

Sumário 
 
 
 

O PROBLEMA EPISTÊMICO DA CONTINGÊNCIA 

Felipe M. S. Miguel . 9 
 

 
KLEIN ON KNOWLEDGE FROM FALSEHOOD 

J. R. Fett . 31 
 

 
ALGUMAS RAZÕES EM DEFESA DA POSIÇÃO NÃO-

CONFORMISTA NO DESACORDO ENTRE PARES 

José Leonardo Ruivo . 45 
 

 
SOBRE UMA OBJEÇÃO À CONDIÇÃO DE 

SEGURANÇA 

Lucas Roisenberg Rodrigues . 66 
 

 
RELAÇÃO DE SUPORTE 

Luiz Paulo Da Cas Cichoski . 83 
 

 
CONFIANÇA E TESTEMUNHO COMO 

INTERPESSOAIS: UMA TENTATIVA DE 
ANALOGIA ENTRE ÉTICA E EPISTEMOLOGIA DO 

TESTEMUNHO  

Patricia Ketzer . 111 
 



DEONTOLOGISMO EPISTÊMICO, CETICISMO E 
EPISTEMOLOGIA MORAL, AUTOCONHECIMENTO 

E FALIBILISMO INTROSPECTIVO:  
UMA TENTATIVA DE APROXIMAÇÃO 

Ricardo Rangel Guimarães . 139 
 

 
ANTI-ANTI-REDUCTIONIST CONSIDERATIONS 
ABOUT THE JUSTIFICATION OF TESTIMONIAL 

BELIEFS 

Luis Rosa & André Neiva . 161 
 

 
A AGÊNCIA EPISTÊMICA REFLEXIVA DE 

ERNEST SOSA 

Thiago Rafael Santin . 171 
 
 



O PROBLEMA EPISTÊMICO 
DA CONTINGÊNCIA 

Felipe M. S. Miguel 1 
 
 

Introdução 
 
O problema epistêmico da contingência, também 
conhecido como "problema da irrelevância dos fatores 
causais," ou "problema da variabilidade histórica,"2 é um 
problema que passou a receber atenção de epistemólogos 
contemporâneos somente recentemente3 e que vem sendo 

                                                           
1 Doutorando pela PUCRS/CAPES.  

2 Bogardus (2013: 371). 

3 O problema, contudo, ao menos em certas formulações, pode ser 
encontrado em, por exemplo, Filo de Alexandria, que, segundo, Nathan 
Ballantyne, “confessa que ele não se surpreenderá se a ‘multidão 
volúvel e heterogênea’ crer ‘no que quer que seja que tenha sido 
transmitido a ela,’ seja pelos pais, mestres ou cultura. Filo parece 
preocupado, porém, com o fato de que filósofos, ‘que professam 
perseguir o que há de claro e verdadeiro nas coisas, estão divididos em 
brigadas e pelotões e registram dogmas que são discordantes.’ Fatores 
sociais parecem inculcar diferentes dogmas em diferentes grupos — e 
filósofos não estão isentos. Isso leva Filo a adotar uma resposta 
pirrônica típica, resultando no cancelamento dos opostos e suspensão 
de juízo.” Filósofos renascentistas e modernos, como Montaigne, 
Descartes, Locke, entre outros, também se preocuparam com o que 
Ballantyne chama de “problema da variabilidade histórica”, com “cada 
um considerando a influência da cultura em seu pensamento.” John 
Stuart Mill, por exemplo, em On Liberty, “captura vivamente um 
pensamento sobre variabilidade: ‘E o mundo, para cada indivíduo, 
significa a parte dele com que ele entra em contato; seu partido, sua 
seita, sua igreja, sua sociedade de classes. Nem é a sua fé nessa 
autoridade coletiva estremecida de qualquer modo por ele se 
conscientizar de que outras eras, países, seitas, igrejas, classes, e 
partidos pensaram, e pensam neste mesmo momento, exatamente o 
contrário. Nunca o perturba que mero acidente tenha decidido qual 
desses mundos numerosos é objeto de sua confiança, e que as mesmas 



10 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

tratado com crescente interesse devido ao seu potencial de 
gerador de ceticismo em relação a crenças afetadas por 
fatores contingentes ou causalmente irrelevantes, como o 
lugar e o momento em que a crença é formada4. O 
problema é normalmente apresentado através de um 
contrafatual do tipo "se você tivesse nascido em lugar tal ao 
invés do lugar no qual você nasceu, você não acreditaria no 
que você acredita," ou "se você tivesse estudado em outra 
universidade, você não acreditaria na teoria na qual você 
acredita." Um exemplo apresentado por Adam Elga (2008), 
originalmente formulado por G. E. Cohen, ilustra bem o 
problema: 

 
Analítico/Sintético 
Um estudante joga uma moeda para o alto para 
determinar se ele deveria estudar em Harvard ou 
Oxford. Ele vai para Oxford e acaba endossando a 
distinção entre analítico e sintético. Mas ele 
descobre que, se tivesse ido para Harvard, ele teria 
rejeitado a distinção analítico/sintético, embora ele 
teria sido exposto às mesmas evidências relevantes 
(Elga, 2008: 1). 

                                                                                                                
causas que fazem dele um frequentador de igreja em Londres, teriam 
feito dele um budista ou confucianista em Pequim. A ideia de Mill 
parece ser de que algumas de nossas convicções têm causas culturais ou 
históricas, e que essas causas são uma questão de ‘mero acidente’. Ao 
refletir na maneira pela qual certas crenças são influenciadas por tais 
causas, a nossa ‘fé’ em nossas ideias deveria ser ‘estremecida’ ou 
‘perturbada.’” (Ballantyne, 2013: 241). 

4 Miriam Schoenfield resume a importância do problema do seguinte 
modo: “Eu acho que é extremamente importante que nós descubramos 
como deveríamos responder quando ficamos sabendo [da influência 
dos fatores irrelevantes]. Pois se for o caso de que, ao ficarmos sabendo 
que uma crença foi causada por uma influência irrelevante, a coisa 
racional a se fazer é abrir mão dessa crença, as consequências seriam 
bastante drásticas. Isso se deve ao fato de que muitas de nossas crenças 
que foram causadas por fatores irrelevantes serem crenças religiosas, 
morais, políticas e filosóficas.” (Schoenfield, 2012: 2). 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  11 
 

 

 
A questão, então, é se a conscientização de que a 

crença depende de um fator causal irrelevante deveria levar 
a pessoa a suspender juízo ou reduzir o seu grau de crença 
na proposição em questão. A posição de Elga, como 
veremos, é de que a redução ou não do grau de crença 
dependerá de estarmos violando ou não os nossos próprios 
padrões de raciocínio. Contanto que estejamos sendo fieis 
aos nossos padrões, não seria necessário reduzir o grau da 
crença. Há, contudo, outras posições sendo defendidas em 
relação ao problema da contingência, em particular as 
posições de Joshua Schechter, de Roger White, e de Miriam 
Schoenfield, Tomás Bogardus e Nathan Ballantyne. Na 
seção seguinte, procurarei resumir a posição de cada um 
desses autores. 

 
Adam Elga 
 

O artigo não-publicado de Adam Elga, Lucky to Be 
Rational, é o ponto de partida da discussão sobre o 
problema epistêmico da contingência. Nesse artigo, Elga 
apresenta três casos de crenças que são formadas sob a 
influência de fatores arbitrários ou irrelevantes, nas quais os 
agentes percebem que um fator irrelevante desempenhou 
papel importante na formação da crença. Além do caso 
apresentado acima, Elga utiliza os seguintes casos: 

 
Conservadorismo/Liberalismo 
Fred percebe que se os seus pais tivessem morado 
numa vizinhança mais conservadora, ele teria – 
com base na mesma evidência – crido em ideias 
políticas bastante diferentes daquelas que ele crê. 
Além disso, o método através do qual os seus pais 
optaram entre vizinhanças liberais e conservadoras 
foi o de arremeço de moeda para cima (Elga, 2008: 
1). 

 



12 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Teísmo/Ateísmo 
Jill crê em Deus, ao contrário de seu irmão Jack. 
Eles foram criados juntos e expostos às mesmas 
evidências. Os seus pais confessaram a Jack que 
“quando vocês eram crianças, nós demos a ambos 
tratamentos que influenciaram o desenvolvimento 
de seus cérebros. Jill recebeu o ‘tratamento teísta’, 
que fez com que argumentos para a existência de 
Deus parecessem mais persuasivos para ela. Você 
recebeu o ‘tratamento ateu’, com o efeito oposto. 
Nós jogamos uma moeda para cima para 
determinar quem receberia qual tratamento” (Elga, 
2008: 1). 

 
A questão, em cada caso, então, é se a 

conscientização de que a crença foi formada por influência 
de fatores irrelevantes deveria levar o agente a reduzir o seu 
grau de confiança na proposição em questão. No primeiro 
caso, ele percebe que a sua crença de que a distinção entre 
analítico e sintético é verdadeira foi influenciada pelo fato 
dele ter estudado em Oxford ao invés de Harvard. No 
segundo exemplo, o agente se conscientiza de que as suas 
crenças políticas foram influenciadas pelo fato dele ter 
vivido em determinada vizinhança. No terceiro caso, o 
agente é informado de que o fato dele ser um teísta se deve 
a ele ter recebido um tratamento cerebral teísta. 

Para Elga, ao se conscientizar que a sua crença foi 
influenciada por fatores contingentes, o agente tem duas 
opções: concluir que a sua crença se deve, de fato, às 
influências circunstanciais e, assim, reduzir o seu grau de 
crença na proposição em questão, ou concluir que os 
fatores irrelevantes, por sorte, o conduziram ao caminho da 
verdade e, portanto, continuar a manter a crença na 
proposição. A resposta adequada, segundo Elga (2008: 2), 
“depende de se o fator irrelevante colocou o agente em 
risco de não ser fiel aos seus próprios padrões de 
raciocínio”. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  13 
 

 

Em defesa de sua resposta, Elga se concentra no caso 
Analítico/Sintético, procurando mostrar como o 
fornecimento dos detalhes do caso pode ajudar na 
formulação da resposta mais adequada ao problema da 
contingência. Elga propõe dois cenários: um em que os 
alunos de Harvard e Oxford possuem os mesmos padrões 
epistêmicos, e um em que os alunos possuem padrões 
epistêmicos diferentes. No cenário de Mesmos Padrões, os 
alunos de ambas as universidades são educados de modo a 
desenvolverem os mesmos padrões epistêmicos, mas os 
alunos violam esses padrões ao adotarem as opiniões dos 
especialistas locais. No de Padrões Diferentes, os alunos de 
cada universidade adotam padrões epistêmicos 
fundamentais diferentes – os de Harvard adotam os 
padrões de Harvard, e os de Oxford adotam os padrões 
daquela universidade, de tal modo que alunos de ambas 
adotam as opiniões dos especialistas locais porque eles 
compartilham dessas opiniões. 

Para Elga, no caso dos Mesmos Padrões, os fatores 
irrelevantes fazem com que o agente viole os seus próprios 
padrões de raciocínio, através da aceitação apressada da 
opinião dos especialistas de sua universidade. Nesse caso, a 
atitude correta é reduzir o grau de convicção na crença. No 
caso dos Padrões Diferentes, por outro lado, os fatores 
irrelevantes atuam através da influência sobre quais padrões 
de raciocínio o agente virá a adotar, e não o levando a 
violar os seus padrões de raciocínio. Nesse caso, a 
conscientização da influência dos fatores irrelevantes não 
deveria levar o agente a reduzir o seu grau de confiança na 
crença em questão. 

Elga acredita ter chegado a uma solução satisfatória, 
mas não desprovida de desconforto. Satisfatória porque o 
que o problema da contingência mostraria é que a 
descoberta de que fatores irrelevantes influenciaram as 
nossas crenças tornaria mais evidente a existência de 
padrões de raciocínio coerentes incompatíveis com os 



14 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

nossos próprios padrões. O diagnóstico oferecido por Elga 
para o desconforto, por outro lado, é que os casos de 
influência de fatores irrelevantes tornariam explícita a 
possibilidade de “erro global” e, portanto, de ameaça cética. 

 
Joshua Schechter 
 

Em seu breve artigo não-publicado Luck, Rationality, 
and Explanation: A Reply to Elga’s Lucky to Be Rational,5 
Schechter rejeita a conclusão de Elga de que a resposta 
adequada ao problema da contingência depende dos nossos 
próprios padrões de raciocínio, isto é, de que a resposta 
adequada seria o agente reduzir o seu grau de crença 
somente se os fatores irrelevantes o levassem a desrespeitar 
os seus padrões de raciocínio. Para Schechter (2008: 2), 
teria passado despercebido a Elga “uma conexão 
importante entre justificação e explicação” que, se levada 
em conta de forma adequada, nos levaria a concluir que, 
frente à conscientização de que fatores contingentes afetam 
as nossas crenças, a atitude correta é a redução do nosso 
grau de crença, mesmo se estivermos respeitando os nossos 
padrões de raciocínio.  

De acordo com Elga, a conscientização de que 
determinadas crenças nossas foram influenciadas por 
fatores irrelevantes ou contingentes traria à nossa atenção a 
existência de diversos padrões de raciocínio coerentes que 
são incompatíveis com o nosso próprio padrão de 
raciocínio. Isso, contudo, não deveria produzir maiores 
consequências. Na perspectiva de Elga, o problema da 
contingência somente tornaria saliente determinada 
preocupação cética imemorialmente presente no exercício 

                                                           
5 Tanto o artigo de Elga como o de Schechter foram apresentados 
inicialmente na Bellingham Summer Philosophy Conference, de 2008, com o 
artigo de Schechter tendo sido apresentado como comentário ao de 
Elga. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  15 
 

 

filosófico, não devendo produzir pressão adicional para se 
reduzir o nosso grau de confiança na crença.  

Schechter, por outro lado, apresenta um diagnóstico 
um pouco diferente. Para ele, o desconforto produzido pela 
conscientização de que determinada crença foi formada por 
influência de fatores irrelevantes se deve à conscientização 
de que não possuímos explicação para a confiabilidade do 
padrão de raciocínio relevante.  

Portanto, para Schechter, o problema da 
contingência não é um problema de ameaça cética ou 
meramente do desconforto da descoberta de que há 
diversos padrões de raciocínio coerentes, mas um problema 
relacionado à desconfortável situação de nos vermos sem a 
possibilidade de fornecer explicação para a confiabilidade 
do nosso padrão de raciocínio. E “em muitos casos, 
quando descobrimos um fator causal irrelevante de uma 
crença, faz-se necessária redução no grau de confiança na 
crença, ainda que,” contrário ao que é defendido por Elga, 
“estejamos agindo de acordo com os nossos padrões de 
raciocínio” (Schechter, 2008: 11). 

 
Roger White 
 

White começa a sua abordagem do problema da 
contingência em seu artigo You just Believe that Because… 
fazendo uma distinção entre dois sentidos nos quais seria 
possível indagar do porquê de determinada crença: o da 
indagação das razões que justificam a crença, e o da 
indagação da explicação causal num sentido mais amplo. É 
a relevância deste último tipo de indagação que é o foco da 
investigação que interessa a White em seu artigo. O 
propósito de White é tentar entender por que haveria um 
problema epistêmico com crenças adquiridas por fatores 
contingentes, tal como o ambiente no qual a pessoa 
adquiriu a crença, e indagar se esse problema poderia levar 



16 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

à conclusão de que teríamos de duvidar da maioria das 
crenças formadas por esse método.  

Uma distinção importante que White procura fazer é 
entre o problema da contingência, a reavaliação de crenças 
e o problema do desacordo. A reavaliação de crenças 
ocorre quando o agente repensa as bases de determinada 
crença que até então ele sustentava sem questionamento e é 
facilmente distinguível dos demais problemas. O problema 
da contingência e do desacordo, por outro lado, estão 
claramente conectados, segundo White. A princípio, esses 
dois problemas se distinguiriam na medida em que o 
problema do desacordo diria respeito ao efeito que a 
existência de pessoas com opiniões diferentes sobre 
determinada proposição tem sobre a racionalidade da 
crença nessa proposição, enquanto o problema da 
contingência diria respeito “à significância epistemológica 
(no que diz respeito a informação) que causas de crenças 
têm à parte de outros fatores tais como desacordo” (White, 
2010: 4). White, porém, sugere que um exame mais 
detalhado revelaria grande dificuldade em se distinguir 
claramente o problema da contingência do problema do 
desacordo. Enquanto o problema da contingência 
envolveria a existência de correlação (os alunos de Oxford 
acreditam em p, enquanto os alunos de Harvard acreditam 
em não-p), o problema do desacordo não envolveria 
correlação (as opiniões dos alunos estariam aleatoriamente 
distribuídas entre p e não-p). Mas qual seria a diferença 
relevante entre ambos? Aparentemente, na situação de 
correlação seria possível esboçar uma explicação para a 
diferença entre crenças, mas nada além disso, e isso não 
seria suficiente para apaziguar as preocupações trazidas por 
casos como Analítico/Sintético. Nesse ponto, White 
conclui provisoriamente que a etiologia da crença em 
Analítico/Sintético não adicionaria nada além do problema 
do desacordo. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  17 
 

 

Tendo deixado de lado momentaneamente a questão 
da inter-relação entre os problemas do desacordo e da 
contingência, White parte para a exploração de algumas das 
possíveis explicações para o que exatamente tornaria a 
influência de fatores causais irrelevantes problemática. 
Entre elas: de que seria um problema de insensibilidade 
(isto é, um problema com o não rastreamento da verdade), 
de relevância explicativa (isto é, para que a minha crença 
em p seja justificada seria preciso que a explicação última 
da minha crença que p fizesse referência a se p), um 
problema de meios independentes (isto é, um problema da 
falta de um meio independente de se avaliar o percurso que 
levou o agente à verdade), e um problema relacionado a 
sorte. White conclui que nenhuma dessas hipóteses 
explicaria adequadamente o desconforto produzido pelo 
problema da contingência e retorna à conclusão que ele 
havia alcançado provisoriamente de que o problema da 
contingência não pareceria adicionar nada além do que é 
colocado pelo problema do desacordo: 

 
Mas agora nós simplesmente retornamos à questão 
do desacordo. O que está direcionando a 
preocupação específica aqui não tem nada a ver 
com fatos que [o agente do caso 
Analítico/Sintético] descobriu sobre a etiologia de 
suas próprias crenças. Trata-se apenas do fato de 
que ele tem evidência de que há filósofos muito 
inteligentes e bem-informados que diferem em suas 
opiniões (White, 2010: 30). 

 
Miriam Schoenfield 
 

Em Permission to Believe: Why Permissivism Is True and 
What it Tells us about Irrelevant Influences on Belief, Miriam 
Schoenfield defende uma posição permissivista para o 
problema do desacordo entre pares e procura mostrar 
como essa posição ajuda a dissipar algumas das 



18 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

preocupações acarretadas pelo problema da contingência. 
Schoenfield defende que há casos em que a resposta 
permissivista se aplica ao caso do desacordo de pares e 
outras em que isso não ocorre, e que essa mesma distinção 
se aplicaria ao problema dos fatores causais irrelevantes. 

Permissivismo é a posição de “que, às vezes, há mais 
de uma resposta racional para um determinado conjunto de 
evidências” (Schoenfield, 2014: 2). No que diz respeito ao 
caso específico do desacordo entre pares, o permissivista 
defende, essencialmente, que numa situação em que dois 
agentes são pares epistêmicos, isto é, compartilham o 
mesmo conjunto de evidências e são igualmente bons 
avaliadores desse conjunto de evidências, e discordam em 
relação a se p é verdadeira, seria permissível que eles 
mantivessem essa posição de desacordo em relação a p 
racionalmente. Mas, de acordo com Schoenfield, essas 
condições de permissividade não se aplicariam 
necessariamente a todos os casos de desacordo entre pares. 
Nesses casos, isto é, nos casos não-permissivos, ao 
contrário dos casos em que as condições se aplicam, seria 
necessário reduzir a confiança na crença.  

Schoenfield defende que essa posição permissivista 
pode ser transposta para o caso dos fatores irrelevantes de 
tal modo que, em casos em que é permissível, dada a 
evidência, acreditar tanto em p quanto em não-p, a 
conscientização de que a crença foi causada por um fator 
irrelevante não deveria produzir um anulador para a 
racionalidade dessa crença. Em outras circunstâncias, no 
entanto, em que temos razões para crer que os fatores 
irrelevantes nos levaram a raciocinar de maneira irracional, 
essa posição permissivista não se aplica e, portanto, a 
resposta correta é reduzir o nosso grau de confiança na 
crença. 

O argumento de Schoenfield é, em suma, o seguinte: 
 

P1. O permissivismo é verdadeiro. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  19 
 

 

 
P2. Se o permissivismo é verdadeiro, a ideia de que se 
deveria reduzir significativamente a confiança em casos 
permissivos de influências irrelevantes é sem motivação. 
 
P3. Se a ideia de que se deve reduzir significativamente a 
confiança em casos permissivos de influências irrelevantes 
é sem motivação, não se deve reduzir a confiança em tais 
casos. 
 
C1. Não se deve reduzir significativamente a confiança com 
base em influências irrelevantes em casos permissivos.  

 
Tomemos uma pessoa que toma consciência de que 

ela somente tem as crenças que ela tem (políticas, 
econômicas, morais, religiosas ou filosóficas) e somente 
considera convincentes os argumentos a favor dessas 
crenças devido à influência de sua comunidade. Essa 
pessoa passa a perceber que, caso ela tivesse sido 
socializada em outra comunidade e exposta ao mesmo 
conjunto de evidências, ela acreditaria na negação da 
proposição que ela crê. Nesse caso, defende Schoenfield, 
ambas as posições seriam racionais e essa pessoa não 
precisaria reduzir significativamente o seu grau de crença. 
Como resume Schoenfield, 

 
Se você começa com E e você sabe que, com base 
em E, é permissível crer em p e permissível crer em 
não-p, ficar sabendo que a sua crença em p foi 
causada por um fator irrelevante não te dá uma 
razão para reduzir a sua confiança em p 
(Schoenfield, 2014: 13). 

 
Tomás Bogardus 
 



20 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Bogardus está interessado especificamente no 
problema da contingência para crenças religiosas. O ponto 
de partida de sua investigação é o debate sobre o efeito que 
a existência de pluralismo religioso tem para a posição 
exclusivista do ponto de vista religioso. O argumento do 
pluralista seria essencialmente o seguinte: 

 
(1) Se você tivesse nascido e crescido em outro lugar, 
em outro momento, você teria crenças religiosas 
diferentes. 

 
Portanto, 

 
(2) As suas crenças religiosas não contam como 
conhecimento genuíno.  
 
Esse argumento, no entanto, é inválido. Isso fica 

claro se substituirmos “crenças religiosas” pelo nome da 
cidade na qual você nasceu. Essa substituição levaria à 
conclusão de que você não teria conhecimento genuíno do 
nome da cidade onde você nasceu. 

Para Bogardus, o problema da contingência para 
crenças religiosas é um problema de método de formação 
de crença. Bogardus vê o argumento pluralista contra o 
exclusivismo religioso como sendo baseado na ideia de que 
o método de formação da crença religiosa (socialização) 
não seria confiável, enquanto o método através do qual o 
pluralista chegaria à sua crença (reflexão racional) seria 
confiável. Desse modo, Bogardus nota que o argumento do 
pluralista teria uma força menor do que talvez fosse 
pretendido originalmente: ele estaria afirmando que 
somente o exclusivista não-reflexivo não teria 
conhecimento. Caso contrário, isto é, caso o pluralista 
buscasse incluir no seu argumento exclusivistas reflexivos, 
o argumento do pluralista se auto-refutaria. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  21 
 

 

Com isso em mente, Bogardus investiga três 
possíveis diagnósticos sobre qual seria exatamente o 
problema envolvido no problema da contingência. A 
primeira possibilidade é que o problema da contingência 
seria um problema de segurança na aquisição de 
conhecimento. Nessa interpretação, o que o pluralista 
estaria dizendo é que o método de aquisição de crenças 
religiosas seria “modalmente frágil”: se o exclusivista 
religioso tivesse nascido num lugar ou momento em que 
outra religião fosse predominante, e tivesse formado as 
suas crenças através do mesmo método que ele de fato 
utilizou, ele facilmente poderia ter acreditado falsamente 
(de acordo com a sua própria visão) nessa outra religião. 
Com isso, a crença religiosa do exclusivista não teria sido 
formada de forma segura e, portanto, ela não constituiria 
conhecimento. 

Bogardus assinala que ambas as inferências desse 
“argumento da segurança” são inválidas. Em primeiro 
lugar, do fato de que a crença do exclusivista poderia 
facilmente ter sido falsa não se pode inferir que o método 
era inseguro quando ele foi efetivamente utilizado. Em 
segundo lugar, segurança não seria necessária para 
conhecimento6; portanto, não seria uma inferência válida 
concluir que por não ter sido formada de forma segura uma 
crença não constituiria conhecimento. Desse modo, 
Bogardus (2013: 391-392) conclui que “a contingência de 
nossas crenças religiosas não mostra que elas foram 
formadas de modo inseguro; e mesmo se tivessem, 
segurança não seria necessária para conhecimento”. 

Tendo descartado a interpretação do problema da 
contingência para crenças religiosas como um ataque à 
segurança da crença religiosa, Bogardus examina a 

                                                           
6 Bogardus oferece nesse artigo um resumo de sua defesa da não 
necessidade de segurança oferecida em outro artigo: Bogardus (2014), 
‘Knowledge under Threat’. 



22 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

possibilidade do problema da contingência ser um 
problema de acidentalidade de formação de crenças. 
Seguindo a análise de Peter Unger de conhecimento em 
termos de acidentalidade, Bogardus explora a possibilidade 
da crítica do pluralista ser no sentido da crença do 
exclusivista ser “mero acidente” ou resultado de um 
“acidente de nascimento”. O argumento seria, portanto, de 
que, porque a crença do exclusivista emerge de uma 
acidentalidade, essa crença não configuraria conhecimento. 
O problema com essa interpretação, segundo Bogardus, é 
que, assim como no caso da análise de segurança acima, do 
contrafatual  

 
(3) Se o exclusivista religioso tivesse nascido num 
lugar ou momento em que outra religião fosse 
predominante, e tivesse formado as suas crenças 
através do mesmo método que ele de fato utilizou, 
ele facilmente poderia ter acreditado falsamente nessa 
outra religião. 
não é possível concluir que  
 
(4) É acidental que o exclusivista esteja certo (se 
estiver). 
 
Para demonstrar isso, Bogardus oferece o seguinte 

contraexemplo: se você fosse amigo de Copérnico em 1515 
e ele, por medo de represália, compartilhasse os dados por 
ele coletados que justificariam a crença no heliocentrismo 
somente com você, e através disso você viesse a saber que 
o heliocentrismo é verdadeiro, teria sido somente por 
acidente (você estar vivo naquele momento e naquelas 
circunstâncias) que você teria adquirirido esse 
conhecimento. Nesse caso, o tipo de acidentalidade não é o 
mesmo descrito em (4). 

Além disso, a inferência de (4) a  
 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  23 
 

 

(5) As crenças religiosas do exclusivista não 
configuram conhecimento 
 
seria válida somente se conhecimento excluísse o tipo 

de acidentalidade expresso em (4). Mas, de acordo com a 
argumentação apresentada por Bogardus (2013: 385)7, “um 
sujeito pode saber que p ainda que seja acidental que ele 
esteja certo a respeito de ser o caso que p”. Sendo assim, 
ambas as inferências seriam inválidas e a formulação do 
problema da contingência em termos de acidentalidade 
falharia. Como resume Bogardus (2013: 392), “a 
contingência de nossas crenças religiosas não mostra que 
elas são acidentalmente verdadeiras, caso sejam verdadeiras; 
e mesmo se forem, não-acidentalidade não seria necessária 
para conhecimento”. 

Por fim, Bogardus examina uma terceira opção, a de 
que o problema da contingência seria essencialmente um 
problema de desacordo de pares ou, como ele prefere 
colocar, um problema de simetria. E é essa terceira opção, 
Bogardus sustenta, que oferece o diagnóstico mais 
adequado para o problema em discussão. Sob essa 
perspectiva, o pluralista estaria argumentando que haveria 
uma simetria entre os seguidores das diferentes religiões. 
Ou como coloca Bogardus, 

 
Se eu aceito o cristianismo como um resultado de 
educação quando criança ou socialização, mas 
venho a saber que muitos outros aceitam muitas 
outras diferentes religiões na mesma base [...], não 
seria inaceitavelmente arbitrário ou petição de 
princípio ainda assim manter as minhas crenças da 
minha educação infantil e socialização? O fato de 
que essa educação infantil e socialização são minhas 
não pode apropriadamente romper a simetria 

                                                           
7 Devido a limitações de espaço, limito-me aqui a direcionar o leitor às 
páginas 385-387 do texto de Bogardus. 



24 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

epistêmica, e então eu deveria abandonar as minhas 
crenças religiosas (Bogardus, 2013: 389). 

 
Embora o argumento da simetria esteja em posição 

favorável em relação aos diagnósticos anteriores, ele 
também, defende Bogardus, não é capaz de fornecer um 
anulador para a crença religiosa. 

O argumento sugerido por Bogardus é o seguinte, 
 
(6) Se você tivesse nascido num lugar ou momento 
em que outra religião fosse predominante, e tivesse 
formado as suas crenças através do mesmo método 
que você de fato utilizou, você facilmente poderia ter 
acreditado falsamente nessa outra religião. 
 
(7) Muitas pessoas que de fato nasceram e cresceram 
em outro lugar, em outra época, e formaram crenças 
religiosas usando o mesmo método que você de fato 
utilizou formaram crenças religiosas diferentes.  
 
(8) Não está claro se você está numa posição 
epistêmica melhor que o seu eu contrafatual ou que 
as pessoas que discordam de você. 
Portanto, 
 
(9) As suas crenças religiosas não constituem 
conhecimento. 
 
O veredito de Bogardus (2013: 392) em relação a esse 

argumento da simetria é que ele “ou se auto-refuta ou se 
aplica somente a uma fração da população que mantém 
crenças religiosas de maneira que não é reflexiva e que não 
está ciente [...] das premissas devido a negligência ou 
irracionalidade”. Mas por que ele se auto-refutaria? Ele se 
auto-refutaria porque esse mesmo argumento se aplicaria 
ao ateísmo. As suas premissas se aplicariam a todos nós. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  25 
 

 

Aplicar-se-iam até mesmo à afirmação da solidez do 
argumento. Desse modo, o escopo do argumento teria de 
ser reduzido a crentes religiosos que não são reflexivos. 
Mas mesmo assim, muitos crentes religiosos que não são 
reflexivos não seriam atingidos pelo argumento (“...ou se 
aplica somente a uma fração da população...”), pois “se um 
crente que não é reflexivo não é culpavelmente consciente 
das premissas desse argumento, suas crenças religiosas 
podem muito bem ser racionais a despeito da verdade das 
premissas” (Bogardus, 2013: 391)8. 

 
Nathan Ballantyne 
 

Em The Problem of Historical Variability, Nathan 
Ballantyne procura investigar se há realmente algo de 
problemático em termos de racionalidade com crenças 
influenciadas por nossos históricos pessoais [backgrounds] 
devido ao caráter de algum modo acidental ou arbitrário 
dessas crenças. Ballantyne (2013: 239) prefere chamar esse 
problema de problema da variabilidade histórica ou, 
simplesmente, variabilidade – “a ideia de que as nossas 
convicções em disputa variam de acordo com diferentes 
históricos pessoais”. No artigo, Ballantyne procura tornar 
mais claros os pressupostos envolvidos no problema da 
variabilidade e formula dois argumentos que recomendam 
dúvida ou ceticismo em relação a crenças formadas desse 
modo. 

O primeiro argumento, que Ballantyne chama de 
Argumento da Simetria, é obtido através da eliminação gradual 
das diferenças epistêmicas relevantes entre você e o seu eu 
contrafatual, o que garante certa simetria: 

                                                           
8 A defesa dessas conclusões aqui certamente parece demasiadamente 
apressada, mas, devido a limitações de espaço, limito-me aqui a 
direcionar o leitor às páginas 390-1 do texto de Bogardus para uma 
apresentação mais adequada do argumento. 



26 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

P1 – se você tem razão para crer que a sua crença que 
p é tal que se o seu histórico pessoal tivesse sido diferente 
em certos aspectos, então você não teria aceitado p, ainda 
que você tivesse usado a mesma evidencia para p e as 
habilidades cognitivas relevantes a crer apropriadamente 
em p que você na verdade usou, então a sua crença que p é 
irracional.  

P2 – você tem razão para crer que a sua crença que p 
é tal que se o seu histórico pessoal tivesse sido diferente em 
certos aspectos, então você não teria aceitado p, ainda que 
você tivesse usado a mesma evidencia para p e as 
habilidades cognitivas relevantes a crer apropriadamente 
em p que você na verdade usou. 

C – a sua crença que p é irracional. 
Mas por que pensar que P2 é plausível? Zé decide 

entre se matricular em filosofia na UFRGS ou na PUCRS 
através de um arremesso de moeda. Independentemente do 
lado em que a moeda caiu, dentro de alguns anos Zé e o 
seu eu contrafatual terão as mesmas evidências relevantes e 
habilidades cognitivas no que diz respeito a certas teses. 
Alguns anos mais tarde, Zé reflete sobre aquele arremesso 
de moeda e conclui que se a moeda tivesse caído com o 
outro lado para cima ele não aceitaria hoje a teoria p, 
embora ele tivesse as mesmas evidências relevantes e 
habilidades cognitivas no que diz respeito a p 9. De acordo 
com Ballantyne, a situação de Zé é análoga à situação de 
muitos filósofos com relação a suas crenças filosóficas. 
Sendo assim, esses filósofos deveriam aceitar P2. Mas para 
Ballantyne, a aceitação de que nós teríamos eus 
contrafatuais discordantes com as mesmas evidências 
relevantes e habilidades cognitivas é algo com enorme 
potencial cético. 
                                                           
9 Portanto, uma diferença importante entre o problema do desacordo 
entre pares e o da variabilidade seria que, enquanto o primeiro exige 
desacordo apenas atual com outra pessoa, o segundo funciona mesmo 
com desacordo possível com o seu eu contrafatual. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  27 
 

 

Ballantyne, no entanto, acredita que por melhor que 
seja o argumento da simetria, ele falharia em capturar algo 
importante sobre variabilidade: 

 
Nós percebemos que, se a vida tivesse seguido uma 
direção diferente, então nós teríamos evidências 
diferentes no que diz respeito a uma vasta gama de 
situações e proposições. Isso se deve ao fato de 
que, na maioria dos casos, nós e os nossos eus 
contrafatuais estaríamos em situações 
evidencialmente assimétricas (Ballantyne, 2013: 
248). 

 
Ballantyne procura, então, formular um segundo 

argumento que leve em conta o que ele chama de 
arbitrariedade evidencial. As proposições p e não-p são 
evidencialmente arbitrárias se, no que diz respeito a 
evidência E, E não apoia uma dessas proposições ao invés 
da outra. Racionalidade repele arbitrariedade. Se em 
situação como essa alguém crê em uma das proposições, 
essa pessoa estaria realizando algo epistemicamente 
impróprio. 

Imaginemos agora que o arremesso de moeda de Zé 
acabou levando-o a cursar filosofia na UFRGS, onde ele 
obteve evidência E. Mas que, se ele tivesse ido para a 
PUCRS, ele obteria evidência E*. Ao contrário do primeiro 
caso envolvendo simetria evidencial, temos agora um caso 
de assimetria. E Zé parece estar bem fundamentado em 
crer em p dadas as evidências obtidas na UFRGS, e o seu 
eu contrafatual em não-p dadas as evidências obtidas na 
PUCRS. Segundo Ballantyne, nesse caso de assimetria 
evidencial o que produz perplexidade é o fato de que Zé 
poderia ter facilmente ter obtido outro conjunto de 
evidências, afinal, ele cursou filosofia na UFRGS, obtendo 
evidências E ao invés de E*, por causa de um mero 
arremesso de moeda. 



28 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

A partir dessas e outras10 constatações, Ballantyne 
formula o segundo argumento, que ele chama de Argumento 
da Arbitrariedade:  

P1 – se você tem razão para crer que a sua crença que 
a proposição p é tal que (i) se o evento e1 ocorresse, você 
creria em p e (ii) se o evento e2 ocorresse, você não 
aceitaria p, e (iii) você não tem razão para pensar que e1 
torna mais provável que e2 que você agora crê 
verdadeiramente e não falsamente se p, e (iv) você não tem 
razão para pensar que tanto e1 como e2 tornam altamente 
provável que você crerá verdadeiramente e não falsamente 
no que diz respeito a p, então a sua crença que p é irracional. 

P2 – você tem razão para crer que a sua crença que a 
proposição p é tal que (i) se o evento e1 ocorresse, você 
creria em p e (ii) se o evento e2 ocorresse, você não 
aceitaria p, e (iii) você não tem razão para pensar que 
e1torna mais provável que e2 que você agora crê 
verdadeiramente e não falsamente se p, e (iv) você não tem 
razão para pensar que tanto e1 como e2 tornam altamente 
provável que você crerá verdadeiramente e não falsamente 
no que diz respeito a p. 

 
C – a sua crença que p é irracional. 
 
O que diferenciaria os dois argumentos é que 

somente no argumento da arbitrariedade: (1) é possível que 
você e o seu eu contrafatual tenham evidências relevantes e 
habilidades cognitivas dissimilares; (2) é perguntado se a 
sua história te coloca numa situação vantajosa para 
conhecer p em comparação com uma história alternativa. 
Ballantyne conclui que os dois argumentos apresentados 
são bastante plausíveis, mas que, ainda que eles falhassem, a 
variabilidade continuaria sendo um problema a ser 
enfrentado por epistemólogos. A mais importante lição a 

                                                           
10 Que serão omitidas aqui devido a limitações de espaço. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  29 
 

 

ser tirada disso tudo, defende Ballantyne (2013: 257), é que 
“não deveríamos ter muita confiança a respeito de assuntos 
difíceis e em disputa”. 

 
Conclusão 
 

Neste ensaio, procurei apresentar o problema da 
contingência e as respostas que têm sido oferecidas até o 
momento. Em particular, procurei investigar no que 
exatamente consistiria o problema e qual seria a resposta 
adequada do agente que se vê numa situação de descoberta 
de que determinada crença sua foi formada sob a influência 
de fatores causais irrelevantes ou contingentes. Vimos que 
diversas respostas para o problema têm sido propostas até 
o momento, e que, mais do que isso, a própria formulação 
do problema e a compreensão do que está em jogo nos 
exemplos que expressam o problema tem angariado pouco 
acordo. O problema da contingência constitui-se num 
campo de estudos ainda pouco explorado e que merece a 
atenção crescente dos pesquisadores no campo de 
epistemologia, especialmente no que diz respeito ao que 
distinguiria exatamente esse problema do problema mais 
amplo do desacordo racional. 

 
Referências 
 
Ballantyne, Nathan (2013). ‘The Problem of Historical 

Variability’. In: Machuca, Diego (Ed.). Disagreement 
and Skepticism, Routledge Studies in Contemporary 
Philosophy, New York: Routledge, 239-259. 

Bogardus, Tomás (2013). ‘The Problem of Contingency for 
Religious Belief’, Faith and Philosophy 30(4): 371-392. 

Bogardus, Tomás (2014). ‘Knowledge under Threat’, 
Philosophy and Phenomenological Research 88(2): 289–313. 



30 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Elga, Adam (2008). ‘Lucky to Be Rational’, Paper Presented 
at the Bellingham Summer Philosophy Conference. 
Publicado na internet, disponível através da seguinte 
URL: 
<http://www.princeton.edu/~adame/papers/bellin
gham-lucky.pdf>. 

Schechter, Joshua (2008). ‘Luck, Rationality, and 
Explanation: a Reply to Elga’s “Lucky to Be 
Rational.”’ Publicado na internet, disponível através 
da seguinte URL: 
<http://www.brown.edu/Departments/Philosophy
/onlinepapers/schechter/LuckRationalityExplanatio
n.pdf>. 

Schoenfield, Miriam (2014). ‘Permission to Believe: Why 
Permissivism is True and What it Tells Us about 
Irrelevant Influences on Belief’, Noûs 48(2): 193-218. 
Citações no texto são da versão disponível no 
website da autora: 
http://www.miriamschoenfield.com/research/permi
ssion-to-believe-82812.pdf  

White, Roger (2010). ‘You just Believe that Because…’, 
Philosophical Perspectives 24(1): 573-615. 

http://www.princeton.edu/~adame/papers/bellingham-lucky.pdf
http://www.princeton.edu/~adame/papers/bellingham-lucky.pdf
http://www.brown.edu/Departments/Philosophy/onlinepapers/schechter/LuckRationalityExplanation.pdf
http://www.brown.edu/Departments/Philosophy/onlinepapers/schechter/LuckRationalityExplanation.pdf
http://www.brown.edu/Departments/Philosophy/onlinepapers/schechter/LuckRationalityExplanation.pdf
http://www.miriamschoenfield.com/research/permission-to-believe-82812.pdf
http://www.miriamschoenfield.com/research/permission-to-believe-82812.pdf


KLEIN ON KNOWLEDGE 
FROM FALSEHOOD 

J. R. Fett 1 

 
 
1. Introduction 
 

How do inferential knowledge and falsehoods are 
epistemically related to each other? Inferential knowledge is 
the kind of propositional knowledge that one gets via 
reasoning. Reasoning, in turn, is a cognitive process in 
which a belief is produced by virtue of and based on 
other(s) belief(s)2. As regards the role that falsehoods play 
in the production of inferential knowledge, there is an 
entrenched opinion that is shared by the philosophical 
community. Traditionally, epistemologists hold that false 
beliefs do not play any positive role in the production of 
inferential knowledge. Rather, their presence in a piece of 
reasoning is understood as very harmful or even totally 
devastating when it comes to the acquisition of knowledge 
via inference. 

The beginning of what we call contemporary 
epistemology gave rise to a literature that clearly supports 
that philosophical tradition concerning knowledge and false 
beliefs. It suffices to see that in every Gettier case in which 
there is a falsehood playing a relevant role in the reasoning 
that the protagonist instantiates, it is exactly the false belief 
[that constitutes] the knowledge-preventing element3. The 
intuition behind this verdict is that falsehoods are bad 
indicators of truth, and the only way they can give one the 

                                                           
1 E-mail: jrfett01@gmail.com 

2 See Davis, 1999: 428. See also Audi, 2011, chapter 8. 

3 See Gettier, 1963. 



32 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

truth is when luck intervenes. But since Plato, knowledge is 
thought of as being incompatible with luck.4 Thus false 
beliefs can never give one knowledge, even though 
sometimes, as in Gettier cases, they can give one the truth. 

The intuition to which we referred above, that 
falsehoods can never give one knowledge – though they 
can give one the truth when luck intervenes – is the core of 
the first approach aimed at solving the Gettier problem, the 
No-False-Lemmas account5. Mark Clark, its proponent, 
upon facing the counterexamples Gettier had put forward, 
found that what explains why the protagonists lack 
knowledge when they are Gettierized is that their reasoning 
depended essentially on a false premise, which only by chance 
led them to the truth. If the relevant falsehood were 
removed from the reasoning, none of them would get 
around to believing a true proposition, as they luckily did. 
The fragility exhibited in their truly believing is what makes 
us refrain from calling them knowers. 

The conclusion that one cannot get knowledge from 
false beliefs was supported by so compelling an argument 
that, though it had not served well as an anti-Gettier 
weapon – due to its limited scope – its core intuition has 
been incorporated by every other approach to the Gettier 
problem that has been advanced since then. So that in the 
post-Gettier literature, it is a common place that there 
cannot be knowledge from falsehood. This central intuition 
can be properly expressed as follows. 

 
Orthodoxy: Inferential knowledge of a conclusion requires 
true relevant premises6. 

                                                           
4 Plato expresses this view in his Menon. 

5 See Clark, 1963. 

6 Besides the post-Gettier literature on the analysis of knowledge, 
Orthodoxy is backed by an Aristotelian thesis according to which only 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  33 
 

 

 
Relatively recently, however, some very intriguing 

cases flying in the face of the Orthodoxy were put forward. 
Consider one of them, offered by Risto Hilpinen. 

 
Temperature: A mother suspects that her child 
has fever, and when she measures the temperature 
and looks at the thermometer, she takes it to read 
40.0 degrees Celsius. Let us call the child 'c' and the 
thermometer again ‘M’. If the thermometer is fairly 
accurate and the mother has reasonably good 
eyesight, we can say under these circumstances that 
she knows that the child has temperature, i.e., that 
T(c) > 37.0. (To say that the child has temperature 
is just another way of saying that the temperature 
of the child is more than 37 degrees Celsius.) But 
the mother need not have perfect eyesight and the 
thermometer need not be completely accurate (few 
ordinary thermometers are): the actual 
thermometer reading might be M(c) = 39.8, and the 
actual temperature of the child might be 39.2 
degrees Celsius. [...] This example suggests that a 
person can know things not only on the basis of 
(valid) inference from what he or she knows, but in 
some cases even on the basis of inference from 
what is not known (or even true), provided that the 
latter (evidential) propositions are sufficiently close 
to the truth (Hilpinen, 1988: 163-164). 

 
Hilpinen invites us to think about the hypothetical 

situation in which the thermometer reading is 39.8° but the 
actual temperature of the child is 39.2°. He suggests that in 
this situation the mother can come to know that her child 
has temperature based essentially (and solely) on a false 
belief for which she gains evidence via the thermometer 

                                                                                                                
knowledge can produce knowledge. Aristotle expresses this view in his 
Posterior Analytics, 72a, 25-30. 



34 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

reading. The mother infers from the false premise that her 
child has 39.8º the true and justified belief that her child 
has fever. It seems that she does know her conclusion. It 
seems clear that she gets knowledge from falsehood. 

We saw above a piece of reasoning with a falsehood 
as its premise, and it seems that one can get knowledge 
through that reasoning – that is, that one can get 
knowledge from falsehood, contra Orthodoxy. This datum 
demands that something in the epistemological theorizing 
concerning the relation between falsehoods and inferential 
knowledge needs to be reconsidered in light of that 
possibility. 

Ted Warfield and Peter Klein contributed to 
highlighting this threat against the Orthodox View on 
inferential knowledge. It turns out that what since Aristotle 
had been taken as “set in stone”, as it were, has been 
challenged by a variety of counterexamples. Let us take a 
look at some of them. 

 
Handout: Counting with some care the number of 
people present at my talk, I reason: ‘There are 53 
people at my talk; therefore my 100 handout copies 
are sufficient’. My premise is false. There are 52 
people in attendance — I double counted one 
person who changed seats during the count. And 
yet I know my conclusion (Warfield, 2005: 407-
408). 

 
The Appointment Case: On the basis of my 
apparent memory, I believe that my secretary told 
me on Friday that I have an appointment on 
Monday with a student. From that belief, I infer 
that I do have an appointment on Monday. 
Suppose, further, that I do have an appointment on 
Monday, and that my secretary told me so. But she 
told me that on Thursday, not on Friday. I know 
that I have such an appointment even though I 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  35 
 

 

inferred my belief from the false proposition that 
my secretary told me on Friday that I have an 
appointment on Monday (Klein, 2008: 36). 

 
It is highly intuitive for a number of people who have 

considered these cases that they exemplify the unknown 
(until then) possibility of getting knowledge from 
falsehood. In the first case, I gain knowledge by counting 
the people in the audience and reasoning based on that 
counting that my copies will suffice, though I double 
counted one of the participants. In the second case, I gain 
knowledge that I have an appointment on Monday even 
though I mistake the day in which I was informed of that. 

At the end of the day, maybe we will be disabused of 
that entrenched idea we called Orthodoxy by the pull of the 
putative cases of knowledge from falsehood. But now let us 
clean up the whole scenario a bit. After we do that, we will 
be in a better position to assess the power of these 
counterexamples. 
 
2. Overdetermination 
 
 Epistemologists are familiar with one kind of 
situation in which one can get inferential knowledge from a 
reasoning that involves false beliefs. There are cases in 
which the falsehood is present but it is not a knowledge-
preventing element. And what is more, in these cases, 
despite there being a falsehood working in the reasoning, 
its presence is inessential to the acquisition of knowledge. 
These are the so-called epistemic overdetermination cases.  
To illustrate the point, consider this example. 

 
Havit/Nogot Overdetermination Case: Suppose 
that I am doxastically justified in believing that 
Havit owns a Ford (which is true) and also justified 
in believing that Nogot owns a Ford (which is 
false). On the basis of those two beliefs, I infer, and 



36 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

thereby come to know, that someone in the class 
owns a Ford (Klein, 2008: 41). 

 
Epistemic overdetermination is what happens when 

the subject has two or more independent sources available, 
each of them being sufficient to cause or justify her belief. 
In the example above, I have two independent sources 
available for coming to believe that someone in the class 
owns a Ford, each of them, in turn, being sufficient to 
doxastically justify my target-belief. 

A well-known metaphor that can help us understand 
the epistemic overdetermination phenomenon suggests 
imagining a water flow that results from a faucet whose 
valves of cold and hot water are both open. Imagine 
further that opening only one of the two valves suffices to 
initiate a water flow. Once one valve is open, the other is 
inessential as far as causing and sustaining a water flow are 
concerned. 

Following Keith Lehrer (1979: 219), we will call the 
dispensable falsehoods in overdetermination cases 
‘harmless falsehoods’, since they do not spoil the subject’s 
good position to acquire knowledge. Cases of harmless 
falsehoods are cases of knowledge despite falsehood. We are 
interested in cases of knowledge coming essentially from 
falsehood. So, now we are in a better position to assess the 
status of any purported case we have come across along the 
way. 

Although many have found putative cases of 
knowledge arising from false beliefs and have shown how 
those cases go against the entrenched Orthodox View in 
the epistemology of reasoning, no one has put forward a 
theory explaining what place that datum will occupy in the 
epistemological theorizing up until 2008. Peter Klein was 
the pioneer here7. Our next section will explore in details 

                                                           
7 See Klein, 2008. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  37 
 

 

his theory of Useful Falsehoods, aimed at dealing with our 
new intuition on the relation between inferential knowledge 
and false beliefs. 
 
3. Useful Falsehoods 
 
Useful falsehoods are the third kind of falsehood that we 
have identified until now. As we have seen, there are 
knowledge-preventing falsehoods, like those figuring in Gettier 
cases. As we have also seen, some falsehoods are harmless, 
since they do not spoil the good epistemic position in 
which the subject stands. Peter Klein holds that there are 
also knowledge-producing falsehoods, which he baptizes as 
“useful falsehoods”. According to Klein, the following 
analysis is supposed to account for the capacity of those 
false beliefs to give us knowledge. 

 
The belief that uf is a useful falsehood to S (for acquiring 
knowledge that h) by producing a doxastically justified 
belief that h iff: 

 
1. uf is false. 
2. The belief that uf is doxastically justified for S. 
3. The belief that uf is essential in the causal 
production of the belief that h. 
4. uf propositionally justifies h.  
5. uf entails a true proposition, t.  
6. t propositionally justifies h. 
7. Whatever doxastically justifies the belief that uf 
for S also propositionally justifies t for S (Klein, 
2008: 48). 

 
In a case of useful falsehood, if the protagonist gains 

knowledge of the target-belief, he does so only by virtue of 
the relevant falsehood. The falsehood in each of those 
cases is indispensable to the potential acquisition of 



38 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

knowledge – that is, you cannot rule out the evidential path 
in which the falsehood figures. And more importantly, 
useful falsehoods are able to lead us to knowledge because 
they satisfy those conditions, 1-7, which are stated in the 
analysis above. In what follows, we will explain the 
rationale for including them. 

First off, analytically, useful falsehoods must be false 
beliefs; otherwise, our talk would be nonsense. This 
explains why condition 1 is required. 

It is also the case that in order to produce a 
doxastically justified belief for S, useful falsehoods must 
themselves be doxastically justified beliefs for S. After all, it 
is typically assumed by the majority of epistemologists that 
a belief is inferentially doxastically justified only if the belief 
that justifies it is itself a doxastically justified belief. Were 
this not the case, how would the latter transmit epistemic 
status to the former? In other words, how would the latter 
be entitled by the former if the former itself were not 
entitled? That common understanding of the way in which 
epistemic entitlement works and how justification is 
transmitted via inference explains why condition 2 is 
required. 

The reason why condition 3 is required is that it 
distinguishes useful falsehoods from harmless falsehoods. 
As we have already seen, useful falsehoods are essential for 
furnishing the target-belief to S, since it is the falsehood 
which causes and justifies the target-belief, whereas 
harmless falsehoods can be removed from the reasoning 
without impairing destructively the positive epistemic status 
of the target-belief. 

Condition 4 is accounted for by the logical relation 
between propositional and doxastic justification. Since 
useful falsehoods produce doxastically justified beliefs for 
S, and since doxastic justification implies propositional 
justification, useful falsehoods propositionally justify those 
beliefs they produce. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  39 
 

 

Finally, we arrived at condition 5. The reason why it 
is included in the analysis of useful falsehoods harks back 
to a remark made by Risto Hipinen while he was 
considering the Temperature Case, which we considered 
earlier. Upon imagining some counterfactual scenarios in 
which the protagonist clearly gains knowledge from 
falsehood, Hilpinen wrote: 

 
[...] This example suggests that a person can know 
things not only on the basis of (valid) inference 
from what he or she knows, but in some cases even 
on the basis of inference from what is not known 
(or even true), provided that the latter (evidential) 
propositions are sufficiently close to the truth 
(Hilpinen, 1988: 164). 

 
According to Klein, it is exactly this “closeness to 

truth”, to which Hilpinen referred, what makes useful 
falsehoods able to produce knowledge for the subject. But 
what does it mean for a belief being “sufficiently close to 
truth”? The meaning of this relation is supposed to be 
explained by conditions 5-7 taken together. 

To explain the metaphor suggesting closeness to 
truth, incarnated through conditions 5-7, Klein uses the 
notion of ‘inferential path’. An inferential path it is the 
actual or hypothetical way taken in an inference process – 
in other words, the steps of a process of reasoning, from its 
premises to its conclusion. The point is that Klein thinks 
that every case of useful falsehood will have the following 
inferential paths (Klein, 2008: 37): 
 

A.   x –> uf –> h 
B.   x –> t –> h 

 
In every case of useful falsehood, path A is the path 

which is actually taken, where the evidence, x, doxastically 
justifies the useful false belief, uf, which in turn, doxastically 



40 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

justifies the conclusion, h. In every case of useful falsehood 
there is also an inferential path like B, which is only 
hypothetical, but which is not taken by S. In path B, 
evidence, x, propositionally justifies a true proposition, t, 
which, in turn, propositionally justifies a conclusion, h. The 
point is that the conclusion h that is produced in path A 
has positive epistemic status due to the mere existence of 
path B. 

As Claudio de Almeida (2004, section 1) has pointed 
out, a useful falsehoods’s being sufficiently close to truth is 
something like “the availability of a epistemically relevant 
truth in a useful falsehood case”. According to Klein’s 
proposal, this epistemically relevant truth must be entailed 
by the useful falsehood, as condition 5 requires, in order 
for it, the falsehood, to be able to produce knowledge. 
Thus, S knows h only because there is a true proposition t 
which is entailed by uf and gives uf the power of 
epistemizing h8. 

Condition 6 on useful falsehoods helps us 
understand in what way the truth t makes its contribution 
in this extraordinary scenario in order for S to acquire 
knowledge that h. We should not forget that t does not 
contribute in the causation of h. Rather, t contributes just 
by virtue of its mere existence and by virtue of 
propositionally justifying h. According to Klein’s account, 
though t does not contribute in the causation of h, t 
contributes by guaranteeing the existence of an 
epistemically “healthy” path which, in turn, epistemizes h. 

Finally, to fully explain the presence of condition 7 
among the requirements, notice that the truth t has to be at 
least propositionally justified in order for it to contribute 
with the doxastic justification of h. It suffices to remember 
that a justifier must be itself justified so as to be able to 

                                                           
8 For an objection to this aspect of Klein’s account of useful 
falsehoods, see (De Almeida, forthcoming). 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  41 
 

 

offer epistemic entitlement to some belief. At this point, a 
requirement of an inferential path that justifies t is needed. 
And to guarantee that t has this epistemic status, the most 
plausible thing to do is to require, as condition 7 does, that 
whatever propositionally justifies uf must propositionally 
justify t as well. 

But how is that possible? It is possible because the 
falsehood uf will be always equivalent to the conjunction (uf 
& t), which guarantees that t will have positive epistemic 
status whenever uf has. [Let us?] See how that is so in the 
cases we have considered, The Appointment Case and the 
Handout: 

“My secretary told me on Friday that I have an 
appointment on Monday” ≡ [(“My secretary told 
me on Friday that I have an appointment on 
Monday”) & (“My secretary told me that I have an 
appointment on Monday”)]9. 

 
“There are 53 people at my talk; therefore my 100 
handout copies are sufficient.” ≡ [(“There are 53 
people at my talk; therefore my 100 handout copies 
are sufficient”) & (“There are fewer than 100 
people at my talk; therefore my 100 handout copies 
are sufficient”)]. 

 
The falsehood uf will be always equivalent to the 

conjunction (uf & t). Besides that, whenever (uf & t) is 
justified for S, then both uf e t will be individually justified 
for S. Now we can see that whenever S has good 
justification for believing uf, S will have good justification 
for believing (uf & t), and so will have good justification for 
believing t. Thus, whenever uf has positive epistemic status, 

                                                           
9 Cf. Klein, 2008: 43. 



42 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

t will have positive epistemic status. This explains the 
presence of condition 710. 
 
4. Putting the theory to work 
 
 In the remainder of this paper, we will look again at 
the putative cases of knowledge from falsehood presented 
earlier in order to assess whether or not the theory of 
useful falsehoods is able to accommodate our intuitions 
regarding those very cases. 

First, reconsider the Handout case. There, the useful 
falsehood is “there are 53 people at my talk”. This 
proposition though false is able to give me knowledge that 
my copies are sufficient only because there is a truth “in the 
vicinity”, so to speak, that is related to that useful falsehood 
as required by conditions 1-7 of the account proposed by 
Klein. The falsehood “there are 53 people at my talk” 
entails the truth “there are fewer than 100 people at my 
talk”, which in turn epistemizes my conclusion. 

Now, remember The Appointment Case. There, the 
useful falsehood is “my secretary told me on Friday that I 
have an appointment on Monday with a student”. This 
proposition though false is able to give me knowledge that 
I have an appointment on Monday with a student only 
because there is a truth “in the vicinity”, so to speak again, 
that is related to the useful falsehood as required by 
conditions 1-7 of the account proposed by Klein. The 
falsehood in this case, “my secretary told me on Friday that 
I have an appointment on Monday with a student”, entails 
the truth “my secretary told me that I have an appointment 
on Monday”, which in turn epistemizes my conclusion. 
 
5. Concluding Remarks 
 

                                                           
10 See the whole argument in Klein, 2008: 53-54. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  43 
 

 

 It is time to sum up. As stated in the abstract, our 
aim was to present a surprising, new datum in the 
epistemology of reasoning, namely there being putative 
cases of knowledge from falsehood. Flying in the face of 
the Orthodox View, those cases show subjects gaining 
knowledge based essentially on false premises. As was 
mentioned, no theory of knowledge we are familiar with 
was able to accommodate those cases. Peter Klein was the 
first to come up with a theory of knowledge from 
falsehood, which we tested against the cases and found 
prima facie plausible and satisfactory. 

As for the impact that the problem of knowledge 
from falsehood has on the epistemological theorizing on 
inferential knowledge, we conclude with Klein (2008: 56) 
himself when he says that this account is “only the first 
step in understanding the important and initially surprising 
fact that a false belief can play an essential role in 
producing knowledge”11. We gained reasons to hold that 
some falsehoods are not misleading indicators of truth. 
Some falsehoods can serve as a good pathway to acquire 
knowledge.12 

 
References 
 
Audi, Robert (2011). Epistemology: A Contemporary Introduction 

to the Theory of Knowledge, 3rd Edition, London: 
Routledge. 

Coffman, E. J (2008). ‘Warrant without Truth?’, Synthese 
162(2): 173-194. 

                                                           
11 See Coffman, 2008; Fitelson, 2010; and De Almeida (forthcoming) 
for a more up-to-date view on the state of play over the problem of 
knowledge from falsehood. 

12 I would like to express my gratitude to the Brazilian funding agency 
CNPq for the scholarship that funded my work on this project. 



44 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Clark, Michael (1963). ‘Knowledge and Grounds: A 
Comment on Mr. Gettier's Paper’, Analysis 24(2): 46-
48. 

Davis, Wayne (1999). ‘Inferential Knowledge’. In: Audi, 
Robert (Ed.). The Cambridge Dictionary of Philosophy, 
Second Edition, Cambridge: Cambridge University 
Press: 428. 

De Almeida, Claudio (2004). ‘On Useful Falsehoods’. 
Published on the internet, available through the 
following URL: <http://certaindoubts.com/on-
useful-falsehoods/>. 

De Almeida, Claudio (forthcoming). ‘Knowledge, Benign 
Falsehoods, and the Gettier Problem’. In: Borges, 
Rodrigo; De Almeida, Claudio; Klein, Peter (Eds.). 
Explaining Knowledge: New Essays on the Gettier Problem, 
Oxford: Oxford University Press. 

Fitelson, Branden (2010). ‘Strengthening the Case for 
Knowledge from Falsehood’, Analysis 70(4): 666-669. 

Gettier, Edmund (1963). ‘Is Justified True Belief 
Knowledge?’, Analysis 23(6): 121–123. 

Hilpinen, Risto (1988). ‘Knowledge and Conditionals’, 
Philosophical Perspectives 2, Epistemology: 157-182. 

Klein, Peter (2008). ‘Useful False Beliefs’. In: Smith, 
Quentin (Ed.). Epistemology: New Essays. Oxford: 
Oxford University Press, 25-61. 

Lehrer, Keith (1979). Knowledge, Oxford: Clarendon Press. 

Warfield, Ted (2005). ‘Knowledge from Falsehood’, 
Philosophical Perspectives 19, Epistemology: 405-416. 

http://certaindoubts.com/on-useful-falsehoods/
http://certaindoubts.com/on-useful-falsehoods/


ALGUMAS RAZÕES EM 
DEFESA DA POSIÇÃO 

NÃO-CONFORMISTA NO 
DESACORDO ENTRE 

PARES 
José Leonardo Ruivo 

(Doutorando/PUCRS)1 

 
 

Introdução 
 

Ao longo de nossas vidas tomamos contato com 
várias informações provenientes das mais diversas fontes. É 
de se esperar que, dada a diversidade e qualidade das fontes 
e informações, muitas vezes as pessoas entrem em desacordo 
acerca de determinado assunto. Podemos pensar inúmeras 
áreas e temas em que encontramos pessoas discordando. 

Desse fato alguém poderia apresentar uma explicação 
de natureza psicológica sobre a ocorrência do desacordo. Mas 
explicações desse tipo seguem um padrão descritivo. Por 
exemplo, um psicólogo poderia dizer que as pessoas 
entram em desacordo pelo prazer de discutir, independente 
dos argumentos envolvidos.  Sua teoria precisaria explicar 
uma tendência natural das pessoas discutirem sem 
considerar os argumentos envolvidos, assim como mostrar 
que essa tendência natural se expressa em casos de 
desacordo. 

Explicações de natureza psicológica como essa, 
embora busquem descrever o que ocorre nos casos de 
desacordo, não nos diz qual atitude estamos intitulados a ter 

                                                           
1 Email: jleonardo.ruivo@gmail.com. 



46 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

nesses casos. Dito de outro modo, ela parece carecer de um 
aspecto normativo acerca do desacordo. Para deixar isso 
mais claro, imaginemos a seguinte situação: você está a 
conversar com um colega sobre os benefícios e malefícios 
do cigarro. Em certo momento você diz que o cigarro não 
faz mal à saúde, e seu colega discorda. Mas como essa 
discordância afetaria as opiniões em questão? Ambos estão 
intitulados a suspender as suas opiniões sobre o assunto? 
Ou, a despeito das conclusões contraditórias, ambas 
opiniões são igualmente válidas? 

As últimas questões possuem um peso normativo, 
fato que foi notado por muitos epistemólogos. Nesse 
sentido eles buscaram padrões normativos nas situações 
que envolvem disputas de opinião. Por isso o fenômeno do 
desacordo tornou-se o centro de uma série de questões 
epistemológicas. Mas quais são essas questões? 

 

1. Questões Epistêmicas 
 

A fim de introduzir o debate, apelamos, na seção 
anterior, para exemplos que indicam intuitivamente o que está 
em jogo quando falamos no desacordo. Dado nosso 
interesse analítico  na questão, cabe identificar de modo 
mais preciso os termos do problema: ou seja, cabe 
especificar o que é exatamente o interesse normativo e 
epistêmico sobre o desacordo.  

Nosso interesse sobre o desacordo é de natureza 
epistêmica porque visa avaliar a atitude doxástica de um 
sujeito frente às razões que ele dispõe. Dito de outro modo, 
queremos saber se um sujeito está intitulado/justificado2 a crer 

                                                           
2 É importante notar que “estar justificado” é um termo ambíguo. 
Podemos estar nos referindo as crenças que um individuo possui 
atualmente ou, então, as crenças que um indivíduo está intitulado a ter, 
independente de possuí-las atualmente ou não. Tal distinção, 
introduzida por Roderick Firth (1978) é importante para salientar a 
natureza da avaliação do sujeito epistêmico. Aqui estamos interessados 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  47 
 

 

no conteúdo proposicional P em um determinado 
momento. Para avaliar a intitulação do sujeito precisamos 
examinar as razões envolvidas, ou seja, as evidências que 
um sujeito dispõe, naquele momento, para saber se ele está 
ou não está intitulado a crer que P. Em suma, tal avaliação 
considera que a atitude doxástica precisa ser proporcional as 
evidências que o sujeito dispõe. Desse modo ou: (1) a 
evidência disponível dá suporte para que um sujeito S creia 
em uma proposição P; ou (2) a evidência disponível dá 
suporte para que um sujeito S creia em uma proposição não-
P; ou, (3) a evidência disponível é neutra em relação da 
crença de um sujeito S com respeito a uma proposição P34. 

Por exemplo, se S vê uma parede branca à sua frente, 
e seu sistema cognitivo está funcionando normalmente, isso 
é evidência para ele crer que vê uma parede branca à sua 
frente, o que ilustra a possibilidade (1). Esse mesmo caso 
ilustra a possibilidade (2), ou seja, S está intitulado a formar 
a crença de que ele não vê uma parede amarela à sua frente. 
Contudo, se ele vier a descobrir que está em um cenário 
enganador, digamos, que existe uma lâmpada na sala que 
mascara a cor real da parede, então ele está em uma 
situação do tipo (3), ou seja, não está intitulado a formar 
qualquer crença sobre a cor da parede. 

Antes de avançarmos, cabem duas observações. A 
primeira é que nosso modelo pretende exaurir as 

                                                                                                                
na segunda relação, de intitulação, conhecida como justificação 
proposicional, e não na primeira, chamada de justificação doxástica. 

3 Aqui a relação de suporte visa explicar, de modo intuitivo, o que 
significa estar justificado. Notamos, contudo, que a discussão é muito 
mais profunda, especialmente no que diz respeito se aquilo que justifica 
uma crença é um processo confiável ou uma representação mental de 
uma proposição tomada como verdadeira. Para uma leitura introdutória 
sobre o tema veja Feldman (2003), capítulos 4 e 5; e Steup (2005). 

4 Alguns epistemólogos trabalham com graus de crença ao invés do 
modelo por nós adotado. Acreditamos que tudo que será dito aqui 
aplica-se a esses casos, feita as devidas modificações. 



48 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

possibilidades relevantes para a questão. Ou seja, ele indica 
explicitamente as possibilidades em que um sujeito está 
justificado a crer. Desse modo, seguindo nosso exemplo, se S 
está em um cenário enganador e vem a formar a crença de 
que a parede é amarela, então ele não está intitulado a fazer 
isso e, portanto, não está justificado a crer, ou mesmo, ele é 
irracional em formar essa crença. 

A segunda observação diz respeito à natureza do 
modelo. Poderíamos avaliar os casos de desacordo sob 
outra perspectiva, por exemplo, visando normatividade 
prática. Isso seria o caso se nosso interesse fossem critérios 
para avaliar o papel de fatores práticos no peso das razões 
em disputa (como, p.ex. o quão importante é para um 
sujeito estar correto). Não é o caso aqui que estamos 
menosprezando a importância desse tipo de análise, mas 
simplesmente escolhendo um foco em detrimento de 
outro. A despeito disso, cabe notar que ao restringir a 
avaliação epistêmica às possibilidades (1-3), estamos 
dizendo que é possível explicá-las levando em conta 
somente o suporte evidencial - ou seja, sem apelar para 
razões práticas5. 

Até então estivemos às voltas em explicar o que 
envolve uma avaliação epistêmica. Na próxima seção 
iremos apresentar uma “fenomenologia do desacordo”, a 
fim de delimitar os momentos e as características relevantes 
do mesmo para a investigação epistêmica. 

                                                           
5 Uma conclusão que se segue é que, se um sujeito crê em algo levando 
em conta somente razões práticas, diremos que ele não está justificado 
(epistemicamente) a crer com base nas evidências que ele dispõe. O 
exemplo clássico dessa situação é a Aposta de Pascal que parte da 
seguinte conjectura: qual é a melhor situação, eu crer que Deus existe e 
ele não existir de fato ou eu não crer que ele existe e ele existir? Na 
segunda, estarei condenado ao inferno enquanto que, na primeira, evito 
pecar. Logo, é melhor eu crer que Deus existe. Ou seja, nesse caso 
alguém crê na existência de Deus somente por razões práticas, e não por 
razões epistêmicas. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  49 
 

 

 

2. Desacordo 
 

O que é um desacordo? Intuitivamente, um 
desacordo envolve a ponderação de opiniões aparentemente 
contraditórias sobre um determinado tema. Por que 
aparentemente? Porque, muitas vezes, o que gera essa 
situação diz respeito a falta de uma ou mais destas 
características: clareza sobre o que está sendo dito; informação 
mais ampla sobre o tema; e, capacidade/habilidade em 
considerar o problema. Voltaremos a isso adiante. 

Além de questões que dizem respeito àquilo que gera 
um desacordo, podemos pensar que um desacordo não 
precisa, necessariamente, de duas ou mais pessoas para 
ocorrer. Há casos onde o sujeito, através de uma reflexão, 
descobre que possui crenças inconsistentes sobre um 
determinado tema. Ou então, há casos onde o sujeito 
discorda de algo que ele lê, escrito por alguém que já faleceu6. 

Nos casos em que envolve duas ou mais pessoas, 
podemos pensar em: situações aonde você é uma das partes 
envolvidas ou situações em que você é um observador das partes 
envolvidas. A diferença significativa desse segundo tipo de 
caso é que você não precisa ter qualquer opinião sobre o 
assunto em questão - poderia estar assistindo um desacordo 
entre especialistas da biogenética simplesmente para saciar 
sua curiosidade sobre o que se discute atualmente acerca do 
tema7. 

                                                           
6 Note-se que podemos combinar essas situações imaginando um caso 
onde o sujeito discorda consigo mesmo, não em relação a crenças 
inconsistentes atuais, mas em relação a crenças passadas e atuais (por 
exemplo, uma pessoa lendo um texto que escreveu em um passado 
distante). 

7 Esse é o chamado problema novato versus especialistas. Ele não será 
nosso foco de interesse aqui. Sobre isso ver Goldman, 2011; 
Etcheverry, 2012. 



50 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

A última consideração acerca dos tipos possíveis de 
desacordo diz respeito aos momentos que estão presentes 
nessas situações. Como vimos, há casos de desacordo que 
envolvem somente uma pessoa. Mas podemos imaginar 
casos cuja questão pode ser compartilhada. Nesse sentido, 
queremos sugerir dois graus de compartilhamento: um 
primeiro grau relativo à consciência da existência do desacordo 
e, um segundo grau, relativo à consciência das razões pelas 
quais existe o desacordo. 

Ainda que breve, a tipologia apresentada é 
significativa quando pensamos em uma “fenomenologia do 
desacordo”. Embora tenhamos buscado nessa seção 
instrumentalizar minimamente o leitor, tal tarefa foi 
pensada com a finalidade de compreender e avaliar 
criticamente a natureza do tipo de desacordo que é foco da 
literatura epistemológica, a saber, o desacordo entre pares. 

O que há de particular no desacordo entre pares? Em 
primeiro lugar, trata-se de um desacordo que não é gerado 
por falta de informação, clareza ou capacidade dos 
envolvidos. Isso quer dizer que, do ponto de vista dos 
sujeitos envolvidos, ambos creem que estão igualmente 
bem informados, que estão sendo suficientemente claros e 
que ambos possuem as mesmas capacidades cognitivas. 
Ou, dito de outro modo, as partes dissidentes são pares 
epistêmicos e, por isso, estão em simetria, no sentido de não 
terem, aparentemente, uma vantagem epistêmica sobre o 
outro8. Aparentemente porque pode resultar que, após o 
desacordo inicial, virem a descobrir que eles não eram pares 
epistêmicos porque uma das três condições não foi 

                                                           
8 Não precisamos nos demorar muito sobre a definição de par 
epistêmico, embora caiba um esclarecimento. Tal noção é altamente 
contextual, no sentido de que ela não pode ser muito idealizada, sob 
risco de não instanciar nenhum caso de desacordo atual. Por outro 
lado, se a noção for muito frouxa, ela não permite uma simetria 
suficiente para que o desacordo seja epistemicamente intrigante (gerado 
por falta de clareza, informação ou habilidade). 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  51 
 

 

satisfeita. Além disso, se as partes dissidentes estão em 
simetria relativo a clareza e informação que possuem, é 
porque ambos têm consciência das razões do outro, e 
discordam.  

Imagine a seguinte situação: (4) você, em isolamento, 
formou a crença P com base em uma evidência E, 
minuciosamente analisada. (5) Contudo mais tarde veio a 
conhecer um par epistêmico seu que formou, também em 
isolamento, a crença de que não-P, também com base na evidência 
E, após minuciosa análise9. Dado (4) e (5), chegamos ao 
problema epistemológico do desacordo entre pares: (Q1) 
qual é a atitude racional que você está intitulado a ter com 
respeito a P? 
 

3. A Perspectiva do Peso Equivalente 
 
Ao refletir sobre (Q1), algumas saídas vem à mente. 

Talvez a primeira seja de que os pares precisam buscar mais 
informações antes de tomarem partido. Mas cabe notar que 
esse tipo de saída, por si só, não diz respeito a racionalidade 
epistêmica dos pares. Investigar é um tipo de atividade 
prática e, nesse caso, não estamos buscando algum tipo de 
normatividade prática (como vimos na seção 1). O que se 
busca é uma resposta epistêmica com respeito a situação de 
desacordo que os pares se encontram. Assim, se as partes 
decidirem por investigar mais, vamos supor aqui, para fins 
de argumentação, que tomaram tal decisão com a base 
epistêmica de que ambos não estavam intitulados a formar 
a crença de que P com base na evidência disponível, ou 
seja, nossa possibilidade (3). 

                                                           
9 A condição de análise minuciosa aqui visa qualificar o tipo de 
embasamento em questão: a relação entre E e as proposições em 
questão é clara, bem informada e realizada competentemente pelos 
envolvidos. 



52 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Isso já aponta como iremos encarar o desafio e 
buscar uma resposta ao problema em questão. Como vimos 
nas seções anteriores, se o campo da justificação epistêmica 
relaciona-se com as possibilidades (1-3), então responde-se 
a (Q1) com um princípio que explique qual atitude 
doxástica o sujeito está intitulado a ter em um caso de 
desacordo entre pares. Afinal, o sujeito é racional se 
mantiver sua atitude doxástica ou não? 

Mas tal tarefa não é fácil e aqui a literatura se divide10. 
O princípio que estruturou toda a discussão sobre 
desacordo entre pares e ainda conta com muitos adeptos é 
a Perspectiva do Peso Equivalente que diz:  
 
Perspectiva do Peso Equivalente (EW): Em casos de desacordo 
entre pares, deve-se dar peso igual para as opiniões do par e 
própria11. 

 

Vejamos como um defensor de (EW) responde a (Q1).  
 
Desacordo (EW): Em primeiro lugar é bastante 
plausível supor que em um caso como descrito em 
(4-5), ex hypothesi, nenhum dos partidos possa apelar 
para um critério objetivo que quebre a simetria. 
Para que isso fique mais claro, iremos trabalhar 
com a perspectiva da primeira pessoa. Se eu creio 
em P com base na evidência E, eu tenho uma razão 
para crer que P, a saber, a evidência de primeira ordem 
E. Todavia, no momento em que eu tenho a 
consciência do desacordo, e que esse alguém é meu par, 
(EW) diz que as razões para crer devem ser pesadas 

                                                           
10 Seguiremos os princípios tal como apresentados por Thomas Kelly 
(2011). No original, Equal Weight View (EW), No Independent Weight 
View (NIW), Symmetrical No Independent Weight View (SNIW), e, 
Asymmetrical No Independent Weight View (ANIW). 

11 Richard Feldman (2006, 2007) marcou o início desse debate 
defendendo tal posição. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  53 
 

 

de modo igual - uma vez que se tratam de pares. 
Para que essas razões possam ser pesadas de modo 
igual, cada uma das partes precisa tomar 
consciência das razões do outro. No instante que essas 
razões são divulgadas, cada uma das partes passa a 
ter uma nova evidência: você passa a crer que seu par 
crê em não-P com base em E. Essa evidência de ordem 
superior passa, agora, a ser uma razão que você tem 
para crer que não-P, a saber: que seu par epistêmico 
crê em não-P com base em E. Uma vez que o 
critério de racionalidade implica em descartar 
inconsistências12, se eu tenho uma razão para crer 
que P e uma razão para crer que não-P, a atitude 
racional é a suspensão da minha crença sobre P. 
Através do critério de simetria, reflexivamente, a 
atitude racional do seu par será também a 
suspenção da crença sobre P. 

 

A última afirmação mostra porque (EW) tem como 
consequência um ceticismo localizado: se a atitude racional 
dos pares em desacordo é a suspensão da crença, então é 
impossível o desacordo racional entre pares. Todos os 
casos de desacordo são somente desacordos aparentes, 
gerados devido a um erro de uma das partes. Note que essa 
interpretação forte está comprometida com a ideia de que: 
se há um erro de uma das partes, então; ou um dos 
dissidentes foi considerado erroneamente como sendo um 
par, ou os dois dissidentes foram erroneamente 
considerados como sendo competentes. 

Na literatura (EW) recebeu o rótulo de uma posição 
conformista sobre o desacordo racional. No que segue de 
nosso trabalho, iremos apresentar os argumentos de 
Thomas Kelly em favor da posição não conformista sobre o 
desacordo entre pares. Antes de analisá-la diretamente cabe 

                                                           
12 Vamos assumir isso a despeito dos problemas envolvidos com o 
paradoxo do prefácio e o paradoxo da loteria. Sobre a relação entre 
crenças racionais e inconsistentes ver Rodrigues (2012). 



54 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

olharmos mais de perto algumas perspectivas não 
conformistas. 

 

4. Perspectivas Não Conformistas 
 
Sobre os princípios que iremos elencar aqui, cabe 

notar que eles servirão de baliza para a discussão. Nesta 
seção apresentaremos uma série de perspectivas não 
conformistas e, na seção seguinte, iremos avaliá-las 
comparativamente. 

Se, como vimos, a (EW) diz respeito a um princípio 
bastante forte, iremos iniciar examinando um outro, 
igualmente forte mas que vai na direção oposta, a Perspectiva 
do peso não independente: 

 

Perspectiva do peso não independente (NIW): Em pelo menos 
alguns casos de desacordo entre pares pode ser 
perfeitamente racional não conferir peso algum a opinião 
do partido oposto.  

 

Como um defensor da (NIW) responde a (Q1)? 
Retomemos o seguinte momento do desacordo entre pares 
aonde ambos conhecem as razões do desacordo. Do ponto de 
vista da primeira pessoa: você crê em P com base em E e 
crê que seu par crê em não-P com base em E. Nesse caso, 
se (NIW) é verdadeira, logo é possível ser racional para você 
manter a crença em P a despeito das razões que seu par 
apresenta. Mas isso não pode ser feito arbitrariamente, sob 
risco de dogmatismo. Assim, o defensor de (NIW) precisa 
apresentar um critério claro para que seu princípio seja 
válido. 

Talvez a saída mais promissora para o defensor da 
(NIW) seja que ele introduza uma assimetria legítima, 
como, por exemplo, que você tenha avaliado corretamente 
o suporte evidencial e seu par não. Com tal especificação dos 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  55 
 

 

casos, pode-se fortalecer (NIW) em direção a Perspectiva do 
peso assimétrico e não independente: 

 

Perspectiva do peso assimétrico e não independente (ANIW): Em 
pelo menos alguns casos de desacordo entre pares pode ser 
perfeitamente racional não conferir peso algum a opinião 
de um par enquanto a própria opinião é a resposta racional 
à evidência original.  

 

Desse modo, o resultado de (ANIW) contrasta com 
o resultado de (EW) porque, nesse ponto, um dos pares 
deve se converter a posição do outro, sob risco de 
irracionalidade. 

Cabe uma observação acerca da relação entre simetria 
e pares epistêmicos. Havíamos dito anteriormente que 
(EW) parece conectar paridade e simetria de tal modo que 
o conformista terá de defender que é o agnosticismo que 
mantém a paridade e, consequentemente, a impossibilidade 
do desacordo racional. Por que o agnosticismo mantém a 
paridade? Porque, se existem casos de desacordo que 
persistem, eles servem para nos mostrar que no futuro, 
quando descobrirmos se algum dos dois estava de fato 
correto ou ambos estavam errados em manter a sua 
posição, então descobriremos qual dos dois, se algum, era 
realmente competente epistemicamente. Nesse sentido, 
suspender o juízo mantém a paridade, porém, com a 
consequência cética. 

Todavia os não conformistas parecem lidar com uma 
noção de par que os leva a uma petição de princípio pois: 
como alguém pode ser um par epistêmico, igualmente 
competente e, ainda assim, “um ser mais par do que o 
outro”? Uma das razões em favor dos não conformistas é o 
fato de que eles lidam com uma noção de par que é 
contextualmente determinada, ou seja, considerando as 
dificuldades de uma noção muito idealizada ou muito 
frouxa (cf. n.7). Mas se a noção de par dos não 



56 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

conformistas tem a motivação virtuosa de lidar com 
atribuições de competências (e, por conseguinte, de pares) 
que são falíveis, a teoria ainda precisa explicar como ao longo 
do desacordo entre pares permanece a paridade ainda que a 
simetria seja quebrada. Tal explicação será dada na próxima 
seção. 

Antes iremos indicar uma radicalização da (NIW), a 
Perspectiva do peso simétrico e não independente. O princípio diz:  

 

Perspectiva do peso simétrico e não independente (SNIW): Em 
alguns casos de desacordo entre pares ambos partidos da 
disputa podem ser perfeitamente racionais mesmo se 
nenhum dá peso algum para a opinião do outro partido.  

 

Ou seja, se (NIW) autoriza que algum dos pares é 
racional ao não conferir peso a opinião do outro; (SNIW) 
radicaliza apontando que ambos são racionais a despeito de, 
por exemplo, você crer que P com base em E e seu par crer 
que não-P com base em E13. Se (EW) tem como 
consequência um ceticismo localizado, (SNIW) tem como 
consequência um relativismo localizado porque avalia 
como igualmente racionais crenças contraditórias dos pares, 
a despeito de compartilharem a mesma evidência. 

Com isso em mente, adentramos na próxima seção 
para explicar: como, para um não conformista, permanece a 
paridade ainda que a simetria seja quebrada; e, qual 

                                                           
13 A título de nota cabe adiantar que não iremos aprofundar a discussão 
sobre a (SNIW) porque para avaliarmos tal princípio precisaríamos 
examinar outro, a Tese da Unicidade, que diz: (UT) um corpo de 
evidência justifica, no máximo, uma proposição de um conjunto de 
proposições incompatíveis e justifica, no máximo, uma atitude 
doxástica referente a qualquer proposição particular (o princípio foi 
formulado por Feldman, 2007: 205). Dado nosso propósito 
introdutório acreditamos que podemos passar ao largo de tal discussão 
sem afetar nossos objetivos. (sobre SNIW e UT ver Kelly, 2011: 187-
190) 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  57 
 

 

princípio responde corretamente a (Q1) especificando 
adequadamente (de modo que não seja vago) quais casos 
instanciam, quais não instanciam e por que. 

 

5. Evidência Total 
 

Vimos que o não conformista tem o ônus de explicar 
como permanece a paridade ainda que a simetria possa ser 
quebrada. Kelly (2005) apresenta uma explicação plausível 
para isso. Partindo da ideia de atribuição de paridade 
epistêmica que seja, em alguma medida, determinada pelo 
contexto, é fácil ver que somente isso não é suficiente, pois 
considerar alguém como par epistêmico está diretamente 
relacionado a tomar alguém como competente em 
determinado assunto. Embora não entraremos aqui em 
uma longa explicação de um modelo de atribuição de 
competência, podemos supor que tal modelo, se pretende 
respeitar o critério contextual, funciona como uma espécie 
de generalização indutiva. 

Como isso garante, para um não conformista, que a 
simetria seja quebrada sem retirar a atribuição de paridade 
epistêmica? A resposta não conformista: porque quando eu 
quebro a simetria em um caso de desacordo entre pares eu 
não solapo a ideia de que meu par é um excelente avaliador 
sobre determinada questão em geral, mas, simplesmente, 
que naquela ocasião ele falhou. Ainda que não ofereçamos 
um modelo que diga quantas falhas (ou quantos acertos) 
são necessários para retrair (ou conceder) a atribuição de 
competência, ele é suficiente para nossos propósitos 
porque explica como é possível que, em um caso de 
desacordo entre pares, quando a simetria é quebrada, a 
paridade pode permanecer. Mas o não conformista ainda 
não explicou como a simetria pode ser quebrada. 

Para isso precisamos avaliar os princípios não 
conformistas que apresentamos anteriormente. Vamos 
tomar (ANIW) como sendo a versão mais promissora de 



58 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

(NIW). Vamos avaliar tal princípio com base no nosso caso 
de desacordo entre pares: 

 
Desacordo (ANIW): É bastante plausível supor que 
em um caso como descrito em (4-5), ex hypothesi, 
nenhum dos partidos possa apelar para um critério 
objetivo que quebre a simetria. Agora, se eu creio 
em P com base na evidência E, eu tenho uma razão 
para crer que P, a saber, a evidência de primeira 
ordem E. (Cabe lembrar que, nesse caso, a crença 
foi formada de modo bem informado e 
competentemente).  Todavia, no momento em que eu 
tenho a consciência do desacordo, e que esse alguém é 
meu par, (ANIW) diz que em alguns casos as 
razões para crer devem ser pesadas de modo 
diferente considerando qual é a resposta racional à 
evidência E. Para que essas razões possam ser 
pesadas, cada uma das partes precisa tomar 
consciência das razões do outro. No instante que essas 
razões são divulgadas, cada uma das partes passa a 
ter uma nova evidência: você passa a crer que seu par 
crê que não-P com base em E. Essa evidência de 
ordem superior passa, agora, a ser uma razão que você 
tem para crer que não-P, a saber: que seu par 
epistêmico crê que não-P com base em E. 
Contudo, considerando que esse é um caso 
licenciado por (ANIW) é perfeitamente racional eu 
descartar a evidência de ordem superior uma vez 
que a minha evidência de primeira ordem responde 
racionalmente a evidência E. 

 

Tal exemplo mostra por que (ANIW) é falsa (ou, 
pelo menos, altamente problemática). Dado que, ex 
hypothesi, nenhum dos partidos pode apelar para um critério 
objetivo que quebre a simetria, então como pode ser que 
um dos pares se coloque do ponto de vista de lugar 
nenhum, como se para ele estivesse disponível um critério 
objetivo de confirmação? E, mesmo que seja verdade que 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  59 
 

 

em um futuro (próximo ou distante) eu e meu par 
tenhamos acesso a esse critério objetivo de informação, no 
momento do desacordo não é racional julgar que foi o par que 
avaliou erroneamente a evidência. Ou seja, ao fim e ao cabo 
(ANIW) descarta, de modo arbitrário, a evidência de ordem 
superior que o par oferece. 

Talvez se pudesse argumentar que uma prova que 
objetivamente garante o suporte de P com base na 
evidência E seria uma prova forte o suficiente para que não 
fosse facilmente descartada. Porém, sabemos que a 
fenomenologia do raciocínio não costuma acompanhar a 
relação de suporte: tanto quem raciocina mal como quem 
raciocina impecavelmente podem sentir-se igualmente 
certos, a despeito do primeiro ter uma certeza psicológica e 
o segundo, uma certeza epistêmica. E o problema aqui 
exige que essa falta de transparência tenha algum lugar no 
tratamento epistêmico. 

Essa, talvez, seja a importância mais significativa da 
evidência de segunda ordem: quando dois pares estão em 
consenso acerca de determinada relação de suporte, isso é 
uma evidência que funciona em favor da primeira ordem. 
Por que isso? Considere um caso em que as pessoas estão 
em um consenso acerca de uma determinada relação de 
suporte. É de se esperar que, entre aqueles que creem que P 
com base em E, muitos não o façam de modo independente, 
mas porque consideram o consenso como uma boa 
evidência para crer que P. O que há de desconfortável 
nesse caso de consenso cego é que é possível que esse tipo 
de caso seja muito difícil de distinguir dos casos em que o 
sujeito raciocinou de modo independente. 

Se (ANIW) é falsa isso deixa o defensor de (EW) em 
situação melhor14? Como vimos no do Desacordo (EW) o 

                                                           
14 Considerando, para nossos propósitos que (ANIW) é a versão mais 
promissora de (NIW). A outra saída do defensor de (NIW), como 
vimos na seção anterior, seria apelar para (SNIW). 



60 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

impacto de considerar a evidência de ordem superior tende 
a pressionar a evidência de primeira ordem em direção a 
suspensão da crença. É bastante plausível supor que tal 
situação possa ser generalizada: proporcional ao número de 
pares que opina sobre a sua crença de primeira ordem, 
maior peso a ordem superior terá. Mas, se (EW) tem uma 
conclusão correta nesses casos, sua explicação é 
problemática. Considere o seguinte caso:  

 
Acordo contra (EW): É bastante plausível supor que 
em um caso como descrito em (4-5), ex hypothesi, 
nenhum dos partidos possa apelar para um critério 
objetivo que quebre a simetria. Agora, se eu creio 
em P com base na evidência E, eu tenho uma razão 
para crer que P, a saber, a evidência de primeira 
ordem E. A crença foi formada de modo bem 
informado e competentemente. Todavia, a evidência E dá 
suporte para não-P. Meu par, que formou a crença de 
modo bem informado e competentemente, chegou 
ao resultado de que a evidência E dá suporte para 
P: ele tem uma razão para crer que P, a saber, sua 
evidência de primeira ordem. No instante que essas 
razões são divulgadas, cada uma das partes passa a 
ter uma nova evidência: você passa a crer que seu par 
crê que P. Essa evidência de ordem superior passa, 
agora, a ser uma nova razão que você tem para crer 
que P, a saber: que seu par epistêmico crê em P 
com base em E. Através do critério de simetria, 
reflexivamente, a atitude racional do seu par será 
considerar a evidência de ordem superior, uma vez 
que a minha evidência de primeira ordem responde 
racionalmente a evidência E. 

 

No caso Acordo contra (EW) os pares avaliam 
erroneamente a evidência de primeira ordem mas, a 
despeito do seu suporte evidencial, a segunda ordem lhes 
dará maior confiança. O defensor de (EW) poderia contra-
argumentar que o problema desse caso não é (EW), mas o 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  61 
 

 

fato de que há um erro das duas partes. Mas, dado os termos 
do problema, ex hypothesi, não há um ponto de vista de 
independente que garantisse um critério objetivo de 
confirmação. Em suma, o defensor de (EW) precisa dizer 
como sua explicação diz respeito a uma tendência da 
ordem superior triunfar sobre a evidência de primeira 
ordem, levando em consideração a primeira ordem, e sem o apelo 
inverso a suposição problemática de (ANIW), que provas 
que não garantem objetivamente o suporte de P com base 
na evidência E seriam provas suficientemente fortes para 
que fossem facilmente descartadas. 

Aonde isso nos leva? É por conta da dialética 
envolvida na argumentação entre (ANIW) e (EW) que 
Kelly apresenta a Teoria da Evidencia Total:  
 
Teoria da Evidencia Total: (TE) “o que é racional para crer 
depende tanto da evidência de primeira ordem quanto da de ordem 
superior que é disponibilizada pelo fato do par epistêmico 
crer naquilo que ele crê." (Kelly, 2011: 201). 

 

O que (TE) introduz no é que, nos casos de 
desacordo, no momento em que um dos pares considera P 
com base na evidência E, sua evidência total é somente sua 
evidência E. Contudo, após tomarem consciência das 
razões do desacordo, sua evidência total E* é: (6) a 
evidência de primeira ordem E; (7) o fato de que você crê 
que P é verdadeira; (8) o fato de que seu par crê que H é 
falsa15. 

Para Kelly tal modelo deixa claro o erro de (EW) e 
(ANIW). Para (ANIW), nos casos de desacordo entre 
pares, a atitude racional sobre P dada a evidência E* é 
idêntica a atitude racional sobre P dada a evidência E, a 
despeito do efeito de E*. Isso está errado porque E* tem 
efeito sobre o que é racional para crer em casos de 

                                                           
15 Cf. (Kelly, 2011: 202) e (Kelly, 2005: 190) 



62 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

desacordo. Esse efeito, explicitado por (7) e (8), tem um 
impacto de forçar a racionalidade em direção ao 
agnosticismo.  

Mas generalizar esse impacto como o defensor de 
(EW) faz não é o modo correto de compreender as coisas, 
a despeito do seu veredito. O que ocorre quando a força da 
evidência de ordem superior solapa a força da evidência de 
primeira ordem diz respeito a uma força psicológica que 
precisa, também, ser levada em consideração. 

Dito de outro modo, (EW) parece nos forçar a uma 
compreensão de que crer nos outros é pior do que formar a 
crença sozinho, de modo independente. Contudo, essa é 
uma perspectiva distorcida do fenômeno porque não leva 
em conta a raiz do fenômeno:: crer no que os outros creem 
porque os outros creem pode não contar como evidência 
adicional16. 

Mas se o defensor da (TE) consegue descrever o 
problema, como ele responde a (Q1), ou seja, quando a 
opinião do par deve ou não deve contar nos casos de 
desacordo? A fim de esclarecer seu ponto, Kelly apresenta 
o seguinte exemplo: 

 
Caso do restaurante: Você vai a um restaurante com 
vários amigos. Você e um desses seus amigos tem o 
hábito de fazer o cálculo da divisão da conta para 
todos. Ao final da refeição, como de hábito, vocês 
fazem esse cálculo independentemente um do 
outro. Você crê que a conta individual é R$ 43 por 
pessoa, e isso é uma resposta perfeitamente 
plausível para a questão: o quanto cada um deve 

                                                           
16 Um exemplo disso é o “caso do guru” (Goldman, 2011). Trata-se de 
um líder de um grupo de adeptos que tudo que o líder crê, os adeptos 
creem. Mas os adeptos creem acriticamente, eles são como que clones 
intelectuais. Esse caso Goldman utiliza para atacar a ideia de que o 
número de especialistas importa para a atribuição de 
confiabilidade/autoridade epistêmica. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  63 
 

 

pagar nessa refeição. Contudo, seu amigo apresenta 
a resposta de que a conta individual é R$450, uma 
quantidade que passa significativamente o valor 
total da conta. 

 

O defensor da (TE) responde ao Caso do restaurante do 
seguinte modo: dada a totalidade das evidências que estão 
disponíveis para você que são relevantes para saber o valor 
da conta, é irracional dar qualquer crédito para a 
proposição de que a divisão total da conta é R$450, a 
despeito do fato de que é isso que o seu par crê. Nesse 
caso, diz Kelly, são as considerações não psicológicas que 
afundam as considerações psicológicas na insignificância 
epistêmica17. 
 

Considerações Finais 
 

Buscamos apresentar a posição não conformista de 
Thomas Kelly acerca do desacordo racional entre pares. 
Por conta do que foi dito, temos fortes razões para crer que 
a abordagem do autor é relevante porque evidencia uma 
série de problemas ao conformismo, a posição 
tradicionalmente aceita no debate sobre desacordo. 

Ao formular a teoria da evidência total Kelly mostra 
que a evidência de primeira ordem deve desempenhar um 
papel balanceado com a evidência de ordem superior. Isso 
aponta para uma saliência do sujeito em questão, o que 
parece minar a possibilidade da existência de uma norma 
geral para a revisão de crença das formas que consideramos 
nas seções 2 e 3. Ao fazer com que nosso foco esteja 
voltado para a evidência total, Kelly aponta também a 
importância de que o epistemólogo considere, em algum 
grau, uma fenomenologia do desacordo, ou seja, quais são 
os momentos envolvidos no desacordo entre pares. 

                                                           
17 Cf. Kelly (2011: 207-208) 



64 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Por último, qual é a importância epistêmica do 
desacordo? Esperamos ter mostrado para o leitor que ele é 
significativo, a despeito da relação de simetria. No caso de 
um desacordo que não é entre pares, ele é importante para 
que os envolvidos tenham acesso a novas evidências. Já no 
caso em que envolvem pares epistêmicos, ele é importante 
para que a força probativa dos argumentos possa ser 
testada e aprimorada.18 

 

Referências 
 
Etcheverry, Kátia (2012). ‘O Novato e a Disputa entre 

Especialistas: um Problema para a Epistemologia 
Social’. In: Müller, Felipe; Rodrigues, Tiegue (Orgs.). 
Epistemologia Social: Dimensão Social do Conhecimento, 
Porto Alegre: EdiPUCRS, 69-84. 

Feldman, Richard (2003). Epistemology, Upper Saddle River, 
New Jersey: Prentice Hall. 

Feldman, Richard (2006). ‘Epistemological Puzzles about 
Disagreement’. In: Hetherington, Stephen (Ed.). 
Epistemology Futures, Oxford: Oxford University Press, 
216-236. 

Feldman, Richard (2007). ‘Reasonable Religious 
Disagreements’. In: Antony, Louise M. (Ed.). 
Philosophers without Gods: Meditations on Atheism and the 
Secular Life, New York: Oxford University Press, 194-
214. 

Firth, Roderick (1978). ‘Are Epistemic Concepts Reducible 
to Ethical Concepts?’. In: Goldman, Alvin; Kim, 

                                                           
18 Gostaria de agradecer a Cláudio de Almeida, Felipe Muller, Rogel 
Oliveira, Thiago Santin, Luiz Cichoski, Luis Rosa e Gregory Gaboardi 
pelas sugestões e comentários. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  65 
 

 

Jaegwon (Eds.). Values and Morals: Essays in Honor of 
William Frankena, Charles Stevenson, and Richard Brandt, 
Springer Science & Business Media, Dordrecht: 
Reidel, 215-229. 

Goldman, Alvin (2011). ‘Experts: Which Ones Should You 
Trust?’. In: Goldman, Alvin; Whitcomb, Dennis. 
(Eds.). Social Epistemology: Essential Readings, New 
York: Oxford University Press, 109-133. 

Kelly, Thomas (2005). ‘The Epistemic Significance of 
Disagreement’. In: Gendler, Tamar S.; Hawthorne, 
John (Eds.). Oxford Studies in Epistemology, vol. 1, New 
York: Oxford University Press, 167-196. 

Kelly, Thomas (2011). ‘Peer Disagreement and Higher 
Order Evidence’. In: Goldman, Alvin; Whitcomb, 
Dennis. (Eds.). Social Epistemology: Essential Readings, 
New York: Oxford University Press, 183-217. 

Lackey, Jennifer (2010). ‘A Justificationist View about 
Disagreement’s Epistemic Significance’. In: Haddock, 
Adrian; Millar, Alan; Pritchard, Duncan (Eds.). Social 
Epistemology, Oxford: Oxford University Press, 298-
325. 

Rodrigues, Lucas R. (2012). Inconsistência e Racionalidade: uma 
Introdução ao Paradoxo do Prefácio. 75 f. Dissertação 
(Mestrado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia e 
Ciências Humanas, PUCRS, Porto Alegre. 

Steup, Matthias (2005). ‘Epistemology’ In: Zalta, Edward 
N. (Ed.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 
<http://plato.stanford.edu/entries/epistemology/>.  

 

http://plato.stanford.edu/entries/epistemology/


SOBRE UMA OBJEÇÃO À 
CONDIÇÃO DE 
SEGURANÇA1 

Lucas Roisenberg Rodrigues 2 
 

Introdução 
 

Desde que Edmund Gettier (1963) propôs 
contraexemplos devastadores à análise do conhecimento 
como crença verdadeira justificada, os filósofos têm 
debatido insistentemente acerca de qual deve ser a análise 
correta do conceito de conhecimento. A imensa 
plausibilidade daqueles contraexemplos, como já foi notado 
logo na primeira onda de reações ao artigo de Gettier, 
estava assentada na tese de que o conhecimento é 
incompatível com a crença acidentalmente verdadeira. 
Conforme estes exemplos também deixam claro, a 
justificação não é suficiente para excluir tal tipo de 
coincidência ou acidentalidade.  

Alguns exemplos devem esclarecer o que está em 
jogo com o problema levantado por Gettier. Digamos que 
João consulte um relógio. Até onde sabe, o relógio em 
questão nunca apresentou qualquer defeito, e recebe 
manutenção constante.  Não é a primeira vez que João o 
utilizou, e podemos até supor que o relógio apresenta um 
excelente histórico de acertos. Assim, não há qualquer 

                                                           
1 O argumento central deste artigo me ocorreu, pela primeira vez, nas 
aulas do professor Cláudio Almeida em 2014, em uma apresentação do 
colega Felipe Miguel no programa de pós-graduação em filosofia da 
PUCRS, e me foi lembrada alguns meses após pelo professor Cláudio 
em uma de suas disciplinas. Agradeço tanto ao professor Cláudio 
Almeida, como ao colega Felipe Miguel, por terem ajudado a 
desenvolver as ideias e argumentos contidos neste texto.  

2 E-mail: lucasroisenberg@gmail.com 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  67 
 

 

razão para João duvidar do resultado indicado pelo relógio.  
Por hipótese, o mostrador do relógio indica que são 

três horas da tarde. Com base na indicação, João forma a 
crença correspondente de que são três horas da tarde. Ele 
tem razões ou evidências para crer, e estas parecem ser tão 
boas quanto evidências ordinárias podem ser. De um ponto 
de vista exclusivamente interno, não há nenhuma falha 
intelectual: qualquer sujeito racional, dispondo das mesmas 
evidências e informações que ele possui, formaria a mesma 
crença.  

Suponhamos agora que são três horas de tarde, e a 
crença de João, portanto, é verdadeira. Todavia, sem que 
ele saiba, o relógio parou de funcionar exatamente vinte e 
quatro horas antes de ser consultado. Apesar de João 
proceder racionalmente, e a sua crença ser justificada, não 
diríamos que ele sabe. João formou uma crença correta por 
coincidência ou sorte.  

Consideremos agora outro contraexemplo, o famoso 
exemplo dos falsos celeiros apresentado por Goldman 
(1976). Henry está dirigindo por uma estrada na zona rural. 
Enquanto dirige, observa, ao longo do caminho, certas 
estruturas que parecem idênticas a celeiros. Ele olha para 
um destes objetos, e forma a crença verdadeira de que 
existe um celeiro no local observado por ele. Contudo, sem 
que ele saiba, existem muitas fachadas de celeiros nessa 
região rural, que os moradores construíram para enganar os 
viajantes. Henry havia observado o único celeiro genuíno 
nessa estrada repleta de fachadas. Ele simplesmente teve 
sorte. No entanto, se tivesse observado uma das muitas 
fachadas ali existentes, o que não seria nenhuma surpresa 
caso acontecesse, então ele a teria tomado por um celeiro 
genuíno.  

Nos dois contraexemplos que examinamos, a sorte 
desempenha um papel fundamental na aquisição da crença 
verdadeira, e, ao mesmo tempo, parece ser a intervenção da 
sorte que impede que a crença assim formada seja um caso 



68 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

de conhecimento, apesar da justificação a ela anexada. É a 
constatação de que a justificação não basta por si só para 
excluir a acidentalidade da crença verdadeira que nos coloca 
a seguinte questão, que é o núcleo do problema de Gettier: 
quais propriedades devem substituir ou complementar a 
justificação em uma correta análise do conhecimento, a fim 
de excluir a acidentalidade?  

 
2 A condição de segurança  
 

Uma explicação bastante promissora do problema 
de Gettier foi proposta por Nozick (1981). Segundo o 
autor, uma crença candidata a ser um caso de 
conhecimento deve satisfazer o seguinte princípio:  

 
Sensibilidade: se fosse falso que P, então S não acreditaria 
que P com base no método M.  

 
No presente contexto, método refere-se à maneira ou 

processo que o sujeito cognitivo empregou para formar a 
crença de que P. É geralmente aceito que o princípio de 
sensibilidade deve ser relativizado ao método ou modo de 
formação de crenças empregado, a fim evitar 
contraexemplos que uma versão simplificada do princípio 
de sensibilidade está submetida, tais como este apresentado 
por Nozick:  

Uma avó nota que seu neto está bem quando ele 
vem visitá-la; mas se ele estivesse morto ou doente, 
outros diriam a ela que ele está bem para aliviar o 
seu sofrimento. Todavia, isto não quer dizer que ela 
não saiba que seu neto está bem (ou, ao menos, que 
ele está caminhando) quando ela o vê. Claramente, 
nós devemos reelaborar nossas condições para 
levar em conta explicitamente os modos e métodos 
de formar crença. (Nozick, 1981: 179) 

 

O princípio da sensibilidade parece dar conta de 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  69 
 

 

maneira bastante satisfatória dos contraexemplos do tipo 
Gettier. João não sabe que são três horas da tarde, pois ele 
creria que são três horas da tarde qualquer que fosse o horário. 
É da natureza de um relógio quebrado que ele indique o 
mesmo horário em todos os momentos do dia. Se fosse 
falso que são três horas da tarde, e João utilizasse o relógio 
para formar a sua crença a respeito do horário, ele ainda 
assim acreditaria que são três horas da tarde.  

De maneira semelhante, o princípio da sensibilidade 
também responde adequadamente ao contraexemplo dos 
celeiros.  É falso que se não exististe um celeiro genuíno no 
local que Henry observou, e ele formasse a sua crença 
mantendo o mesmo método ou modo de formação de 
crenças, Henry não acreditaria que existe um celeiro 
genuíno.  

O princípio de sensibilidade é um condicional 
subjuntivo ou contrafactual3. A semântica dos 
contrafactuais é um tópico bastante controverso, porém a 
análise mais bem desenvolvida e aceita deve-se aos 
trabalhos de Stalnaker (1968) e Lewis (1973)4. 
Consideremos um condicional contrafactual, tal como o 
condicional ‘P > Q’5. O condicional ‘P > Q’ é verdadeiro no 
mundo @ quando Q é verdadeiro no P-mundo mais 
próximo ao mundo @. A relação de proximidade é definida 

                                                           
3 Embora nem todos os condicionais subjuntivos sejam estritamente 
contrafactuais, e nem todos os contrafactuais estejam apresentados no 
modo gramatical subjuntivo, seguirei aqui a prática corrente de usar 

contrafactual e subjuntivo intercambiavelmente. 

4 Deve-se notar aqui que Nozick oferece uma interpretação alternativa 
da semântica dos condicionais contrafactuais. Entretanto, a alteração de 
Nozick não será relevante para a análise das objeções de que tratamos 
neste artigo, e podemos, sem maiores problemas, aceitar a semântica 
proposta por Lewis e Stalnaker.  

5 Utilizarei ‘@’ para referir-me ao mundo atual, ‘>’  para referir-me ao 
condicional contrafactual e ‘P-mundo’ para referir-me ao (s) mundo (s) 
possível (eis) em que P. 



70 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

em termos de similaridade: quanto mais similar é um 
mundo, mais próximo ele é.   

Para considerar se um condicional subjuntivo é 
verdadeiro, devemos não apenas levar em conta o que é 
verdadeiro ou é o caso no mundo atual, mas também 
devemos observar o que é verdadeiro em circunstâncias ou 
mundos possíveis alternativos6. Por “mundos relevantes” 
entendo o conjunto dos mundos possíveis em que uma 
determinada condição deve ser verdadeira a fim de que a 
crença do sujeito cognitivo satisfaça um determinado 
princípio ou condição modal.  

No que diz respeito ao princípio de sensibilidade, o 
conjunto de mundos relevantes é o conjunto de dos 
mundos possíveis mais próximos ao mundo atual em que a 
proposição-alvo é falsa, e a condição a ser satisfeita é a não-
crença na verdade da proposição-alvo. Conforme vemos, a 
teoria de Nozick pertence à "família" das epistemologias 
modais, isto é, teorias epistemológicas que tentam analisar 
e/ou explicar o conceito de conhecimento por meio de 
algum princípio que conecta a crença do sujeito a respeito 
da proposição-alvo e a verdade do proposição-alvo em um 
conjunto de mundos possíveis relevantes.  

Apesar das muitas virtudes da condição de 
sensibilidade, ela foi alvo de poderosas objeções7. Em razão 
dos muitos problemas encontrados no princípio de 

                                                           
6 Não pretendo discutir o tópico da metafísica dos mundos possíveis, 
isto é, de sua natureza ontológica. É suficiente, para nossos propósitos, 
considerar que mundos possíveis correspondem às circunstâncias ou 
cenários em que o mundo @ seria diferente e, portanto, não seria o 
mesmo @.  

7 Entre os problemas mais graves enfrentados destacam-se os 
problemas do conhecimento indutivo, apresentado  do conhecimento 
de segunda-ordem, os contraexemplos do celeiro vermelho e a rejeição 
do princípio de fecho do conhecimento pela implicação conhecida. 
Uma excelente apresentação dessas objeções à  teoria do rastreamento, 
entre outras, pode ser encontrada em Vogel (2012)  



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  71 
 

 

sensibilidade, foi sugerida a sua substituição por uma 
condição semelhante, porém que, ao menos segundo seus 
defensores, não padece de defeitos a que está submetida a 
primeira. Refiro-me aqui à condição de segurança que foi 
defendida, entre outros, por Pritchard (2005), Sosa (1999a) 
e Williamson (2000). O núcleo do princípio de segurança é 
a tese de que se S sabe que P, então P não seria falso em 
circunstâncias próximas ou semelhantes às circunstâncias 
em que ele atualmente forma a crença de que P.  

A condição de segurança foi definida de diversas 
maneiras, nem todas compatíveis entre si, mas a seguinte 
proposta de Sosa servirá para nossos propósitos:  

 
Dizemos que uma crença de S que P segura sse: S 
não acreditaria que P a menos que fosse o caso que 
P. (Alternativamente, a crença de S de que P é 
’segura’ sse: como matéria de fato, embora talvez 
não como matéria de estrita necessidade, S não 
acreditaria que P a menos que fosse o caso que P 
(Sosa, 1999a: 378).  

  

A caracterização acima pode ser tomada como 
equivalente ao seguinte condicional subjuntivo: 

 
Segurança: se S acreditasse que P, então seria verdadeiro 
que P.  
 
A condição de segurança, assim como o princípio de 
sensibilidade, também pretende resolver o problema de 
Gettier. Retomando o exemplo anterior, João acredita 
verdadeiramente que são três horas da tarde porque 
consultou um relógio que parou de funcionar precisamente 
doze horas antes. A crença de João não é segura, pois se ele 
formasse a crença de que P em circunstâncias muito 
próximas àquelas em que ele formou a sua crença, então ele 
poderia formar uma crença falsa. A possibilidade de erro 
envolvida aqui não deve ser entendida em termos lógicos. 



72 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Ela está circunscrita aos mundos próximos ou muito 
similares ao mundo atual.  

É a possibilidade de erro em mundos próximos ao 
mundo atual que caracteriza os casos Gettier, e que é 
responsável pela acidentalidade da crença do sujeito 
cognitivo. Tomando como base a condição de segurança, 
poderíamos dizer que uma crença é verdadeira por sorte ou 
acidente, quando muito facilmente, ou que, em 
circunstâncias muito semelhantes, que quase foram 
atualizadas, a crença teria sido falsa. Assim como o 
princípio de sensibilidade anteriormente examinado, a 
condição de segurança oferece uma explicação plausível da 
intervenção da sorte epistêmica na produção dos exemplos 
de Gettier.  

Apesar de facilmente confundíveis, as condições da 
segurança e da sensibilidade são distintas. A diferença 
fundamental entre o princípio de segurança e o princípio de 
sensibilidade reside no conjunto de mundos relevantes 
delimitado por cada um deles. Os mundos relevantes para a 
satisfação da condição de segurança são aqueles em que o 
sujeito S acredita que P, e a condição modal é a verdade da 
proposição-alvo. Conforme já exposto, os mundos 
relevantes para a satisfação da sensibilidade são os mundos 
em que a proposição-alvo é falsa, e a condição modal é a 
não-crença na verdade da proposição-alvo. A sensibilidade 
diz respeito ao que aconteceria se a proposição-alvo fosse 
falsa. A segurança diz respeito ao aconteceria se o sujeito 
acreditasse na proposição-alvo.  

Além de distintas, as duas condições são também 
independentes. Segurança não se segue de sensibilidade, 
pois de P > Q não se segue ¬ Q > ¬ P.  

No que diz respeito aos condicionais indicativos, é 
válido o seguinte raciocínio:  

 
1. Se eu estou doente, então eu não vim à aula. 
2. Logo, se eu vim à aula, então eu não estou doente.  



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  73 
 

 

 
Embora o condicional indicativo seja logicamente 

equivalente à sua correspondente contrapositiva, o mesmo 
não é correto a respeito dos condicionais subjuntivos. Por 
exemplo, é inválido o seguinte raciocínio:  

 
1. Se a PUCRS estivesse funcionando, então eu estaria na 
PUCRS. 
 
2. Logo, se eu não estivesse na PUCRS, então a PUCRS 
não estaria funcionando.  

 
É inválido o raciocínio acima, pois é falso que se eu 

não estivesse na PUCRS, então ela não estaria funcionando, 
uma vez que a PUCRS funcionaria mesmo que eu viesse a 
estar em outro lugar.  

Assim como acontece com a sensibilidade, o 
princípio da segurança em sua forma simples deve ser 
complementado com referências ao modo de formação de 
crenças do sujeito. A condição de segurança é satisfeita 
quando não facilmente aconteceria de o sujeito S acreditar 
que P com base no modo ou método M e ainda assim P ser 
falsa.  

Há muito a se dizer em favor da condição de 
segurança, conforme já assinalaram alguns de seus 
defensores, tais como Sosa (1999a) e Pritchard (2005). Eles 
alegam que o princípio explica de maneira simples e 
elegante por que o sujeito não possui conhecimento nos 
chamados ‘casos Gettier’, mostrando como e sob que 
condições o conhecimento é incompatível com a sorte 
epistêmica. 

Também alegam os autores que princípio também 
sucede onde propostas muitos semelhantes, tais como a 
teoria das razões conclusivas, de Dretske (1971), ou a teoria 
do rastreamento, de Nozick (1981), parecem produzir 
resultados extremamente contraintuitivos. É afirmado que, 



74 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

ao contrário daquelas teorias, o princípio de segurança não 
apenas preserva o princípio de fechamento do 
conhecimento sob implicação conhecida, como também 
produz um robusto resultado anticético, compatível com o 
conhecimento tanto de proposições ordinárias do senso 
comum, como com o conhecimento de que as hipóteses 
céticas, tais como as hipóteses do gênio maligno, são 
falsas8. Por fim, defende-se que a teoria da segurança tem 
se mostrado resistente a contraexemplos, tais como o 
problema do conhecimento indutivo ou do conhecimento 
de segunda-ordem, que são objeções bastante sérias à teoria 
do rastreamento.  

 
3 A objeção de Comesaña  
 

Apesar das suas alegadas vantagens sobre a 
sensibilidade, o princípio de segurança não está imune a 
sérias objeções. Uma delas foi apresentada em Comesaña 
(2005). O contraexemplo é o seguinte:  

 
FESTA DE HALLOWEEN: haverá uma festa de 
Halloween na casa de Andy, e eu fui convidado. A 
casa de Andy é muito difícil de encontrar, então ele 
contrata Judy para permanecer em uma bifurcação 
e direcionar as pessoas para a casa (o trabalho de 
Judy é dizer às pessoas que a festa é na casa situada 
na rua à esquerda). Sem que eu saiba, Andy não 
deseja que Michael vá à festa, e diz para Judy que, 
se ela vir Michael, então ela deve dizer a ele a 
mesma coisa que diz aos outros (que a casa é na rua 
à esquerda), mas deve imediatamente telefonar para 
Andy a fim que a festa seja transferida para a casa 

                                                           
8 Não interessa muito aqui os detalhes da formulação de um princípio 
de fecho do conhecimento pela implicação conhecida. A ideia central é 
a tese de que se S deduz validamente que Q a partir de P, e S sabe que 
P, então S sabe que Q.  



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  75 
 

 

de Adam, que é na rua à direta. Eu seriamente 
considero fingir ser Michael, mas, no último 
momento, eu desisto. Quando eu alcanço a 
bifurcação, eu pergunto Judy onde será a festa, e ela 
me diz que será na rua à esquerda. (Comesaña, 
2005: 397). 

 

Parece que, no exemplo tal como descrito, S sabe que 
a festa irá ocorrer na rua à esquerda9. Contudo, a crença de 
S não é segura, de acordo com as caracterizações prévias da 
condição de segurança., pois S facilmente poderia ter 
acreditado falsamente que a festa irá ocorrer na rua à 
esquerda, uma vez que existe um mundo W muito próximo 
ao mundo @, tal que em W o sujeito S acredita falsamente 
que a festa será na rua à esquerda com base no mesmo 
método que ele utiliza no mundo atual. O mundo W é 
justamente o mundo em que S decide ir à festa fingindo ser 
Michael. Como essa é uma situação de conhecimento 
inseguro, o princípio de segurança não pode ser uma 
condição necessária para o conhecimento.   

 

4 A objeção de Bogardus  
 

Em um artigo recente, Bogardus (2012), apresentou 
algumas objeções ao contraexemplo de Comesaña, e 
também a outros, semelhantes, apresentados por Neta e 
Rohrbaugh (2004) e Kelp (2009)10. De acordo com 
Bogardus, esses autores cometiam uma falácia, qual seja, 

                                                           
9 Comesaña apresentou o caso da festa de Halloween na primeira 
pessoa do singular. Para tornar a exposição mais fácil, utilizarei a 
terceira pessoa, e referir-me-ei ao sujeito cognitivo envolvido 
simplesmente como ‘S’.  

10 Não trato aqui, em detalhes, dos contraexemplos de Kelp, Neta e 
Rohrbaugh. Todavia, as objeções que Bogardus propôs ao 
contraexemplo de Comesaña aplicam-se, mutatis mutandis, aos 
contraexemplos de Kelp, Rohrbaugh e Neta. 



76 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

“cada um move falaciosamente do fato de que S estava em 
risco epistêmico logo antes de formar a crença para a 
conclusão de que a crença de S foi formada inseguramente” 
(Bogardus, 2012: 289).  

Vejamos como a crítica de Bogardus aplica-se ao 
contraexemplo apresentado por Comesaña. De acordo com 
Bogardus (2012),  

 
antes de eu decidir não fingir ser Michael, eu corria 
o risco de ganhar uma crença falsa no futuro com 
base no testemunho de Judy. Porém, após eu 
decidir não fingir ser Michael, eu passo a não correr 
mais risco. E, assim, no momento em que eu 
formei a minha crença, eu evitei o risco epistêmico, 
ao decidir não fingir ser Michael. Mas, então, 
crucialmente, eu não corro mais risco epistêmico a 
partir do momento em que eu eventualmente 
formei a crença. (Bogardus, 2012: 297).  

 

Existem alguns problemas importantes na objeção de 
Bogardus. É digno de nota que o primeiro desses 
problemas foi antecipado no próprio artigo de Comesaña 
(2005). Ao considerar as possíveis objeções que poderiam 
ser feitas ao contraexemplo da festa de Halloween, ele 
observa uma em que o defensor do conceito de segurança 
poderia afirmar que, após S decidir não fingir ser Michael, a 
possibilidade próxima de erro torna-se irrelevante para a 
satisfação da condição da segurança. Conforme ele mesmo 
coloca,  

 
similarmente, o defensor da condição de segurança 
para o conhecimento poderia afirmar que antes de 
eu não decidir não fingir ser Michael, existia a 
possibilidade próxima de que eu acreditaria 
falsamente que a festa de Andy é na casa na rua à 
esquerda; agora, entretanto, esta não é mais uma 
possibilidade próxima: eu acredito segura e 
verdadeiramente (Comesaña, 2005: 399). 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  77 
 

 

 

Quanto a essa objeção, Comesaña faz uma outra 
observação crucial. Ele nota que “quando consideramos se 
é o caso que a proposição que p obtém seguramente em t, 
nós levamos em conta se ela obtêm em mundos próximos 
que diferem do mundo atual em momentos logo antes de 
t” (Comesaña, 2005: 399).  

Os mundos relevantes para a satisfação da condição 
de segurança da crença de que P em @ inclui mundos 
diferentes de @ quanto ao passado. Consequentemente, não 
podemos, por assim dizer, “manter fixo” o fato de que S 
não está vestido como Michael nos mundos relevantes 
simplesmente porque é verdade que S está vestido como 
Michael no momento T em que S forma a crença 
correspondente de que P em @.  

Do fato de que S não finge ser Michael no mundo @ 
no momento T em que S forma a crença de que P não se 
segue que não devemos considerar mundos possíveis 
alternativos em que S decide fingir ser como Michael antes 
do momento T.  Evidentemente, não podemos considerar 
que toda verdade em @ deve ser mantida nos mundos 
relevantes para a satisfação da condição de segurança, pois, 
se esse fosse o caso, conhecimento seria idêntico a crença 
verdadeira. Dito de outra forma, do fato de que S não está 
vestido como Michael no mundo @ em T quando S forma 
a crença de que P não segue que o conjunto dos mundos 
possíveis relevantes para a crença de que P não inclui 
mundos possíveis em que S decide vestir-se como Michael 
antes de T. Sem uma razão adicional que legitime essa 
inferência, o que não está presente no artigo de Bogardus, a 
sua objeção perde muito da sua força inicial.  

Vejamos por outro ângulo. De acordo com 
Comesaña, o sujeito S não sabe que P, pois existe um 
mundo muito próximo ao mundo atual @, digamos o 
mundo W, em que S forma a crença de que P da mesma 
forma e nas mesmas circunstâncias relevantes em que ele 



78 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

forma a crença em @, e, contudo, é falso que P em W11. 
 

Assim, no mundo @:  
 
1. Em T1, S delibera se irá vestir-se como Michael. 

2. Em T2, S decide não se vestir como Michael. 

3. Em T3, S acredita que P com base em um método M.  

 
Por sua vez, o mundo W é o mundo em que:  
 
1. Em T1, S delibera se irá vestir-se como Michael. 

2. Em T2, S decide vestir-se como Michael. 

3. Em T3, S acredita que P com base em um método M.  

 
De acordo com o exemplo de Comesaña, a crença de 

S de que P formada no tempo T3 no mundo @ não é 

segura, isto é, não satisfaz a condição de segurança tal 
como vimos anteriormente, pois existe um mundo W 
muito próximo ao mundo @ tal que, em W, o sujeito S 
acredita falsamente que P da mesma maneira que ele 
acredita em @.  

Segundo Bogardus (2012), o sujeito S corre o risco de 
formar uma crença falsa no tempo T1 no mundo @; 

porém, no tempo T3, quando o sujeito S forma a crença de 

que P, ele não corre mais o risco de formar uma crença 
falsa, uma vez que ele já decidiu não fingir ser o Michael em 
T2. De acordo com ele, é irrelevante a existência do mundo 

                                                           
11 Para facilitar a exposição, adotei a seguinte terminologia. ‘P-
mundos-relevantes’ refere-se aos mundos relevantes para o 
conhecimento de que P, isto é, aos mundos em que P é verdadeiro se S 
sabe que P. ‘Q’ refere-se à proposição ‘o sujeito S decidiu vestir-se 
como Michael’, e ‘P’ é a proposição ‘a festa será na rua à esquerda’. ‘P-
mundo’ é o mundo em que P é verdadeiro, ‘Q-mundo’ é o mundo em 
que Q é verdadeiro, e assim por diante. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  79 
 

 

W em que S acredita falsamente que P. O fato responsável 
pela irrelevância do mundo W é a existência de uma 
determinada condição, digamos a condição C, tal que C é 
satisfeita em @ e não é satisfeita em W. No contraexemplo 
da festa de Halloween, a condição C consiste em não estar 
disfarçado como Michael.  

Não penso que esta é, em última análise, uma 
objeção convincente. O problema, naturalmente, é que 
Bogardus parece considerar que, uma vez que a condição C 
não foi atualizada em um momento T2 antes do momento 

T3 em que S forma a crença de que P, a existência de um 

mundo W em que ¬ C torna-se irrelevante para a avaliação 
acerca da segurança da crença de que P formada em T3 no 

mundo @. Conforme vimos, esta inferência é 
problemática, mas, de qualquer modo, não foi defendida no 
artigo de Bogardus. Tais considerações são suficientes para 
rejeitar prima facie o argumento de Bogardus.  

Apesar dos problemas levantados acima, existe uma 
réplica possível em favor do argumento de Bogardus, que 
poderia conferir legitimidade à sua objeção. Uma 
alternativa disponível ao autor é fazer com que C esteja 
incluído no modo M que S emprega para formar a sua 
crença de que P. Se este fosse o caso, então o mundo W, 
em que S acredita falsamente que P, seria irrelevante para a 
satisfação da condição de segurança em @, uma vez que, 
em W, o sujeito estaria empregando outro método de 
formação de crenças.  

A descrição e a individuação do método de formação 
de crenças compõem um dos problemas mais delicados que 
enfrentam todas as teorias que empregam o conceito de 
método de formação de crenças, o conhecido problema da 
generalidade. Dúvidas à parte sobre um critério geral da 
individuação de métodos, as nossas intuições no caso 
particular não favorecem a inserção de C como parte do 
método utilizado por S. Tanto em W como em @, o sujeito 



80 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

S parece formar exatamente a mesma crença da mesma 
maneira, qual seja, baseando-se no testemunho de que P 
dado por Judy. Não parece razoável que fatos como a 
aparência ou a vestimenta de S possam ser relevantes para 
determinar que maneira ou método de formação de crenças foi 
utilizado no caso. Novamente, sem uma razão adicional que 
justifique a inserção de C como parte de M, é difícil ver 
como a objeção de Bogardus poderia manter-se.  

 
5 Conclusão  
 

Ao longo deste artigo, expusemos a condição de 
segurança, a objeção de Comesaña e a réplica de Bogardus. 
Existem duas lacunas na objeção de Bogardus, que colocam 
sob suspeição as suas objeções ao contraexemplo de 
Comesaña. Em primeiro lugar, ele assume tacitamente que 
se o sujeito S não finge ser Michael no mundo atual @, 
quando ele forma a crença de que P no momento T, então 
o mundo possível em que finge ser Michael antes de formar 
a crença de que P é irrelevante para avaliar a segurança da 
crença de que P formada em momentos anteriores a T. 
Trata-se de uma afirmação duvidosa e que, no entanto, é 
fundamental para a objeção.  

Em segundo lugar, a melhor alternativa plausível em 
defesa da objeção de Bogardus, a inserção do fato de que C 
entre as características do método M, não parece 
promissora. A vestimenta de S não está incluída na 
caracterização do método M, a menos que queiramos 
simplesmente definir o método M de maneira ad hoc, de 
forma a tornar a crença sempre verdadeira. Apesar de o 
próprio Bogardus apresentar em seu artigo outras objeções 
contra o princípio de segurança, espero ter demonstrado 
que as objeções originais continuam mantendo sua força e 
eficácia como algumas mais poderosas críticas à condição 
de segurança.  

 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  81 
 

 

Referências 
 
Bogardus, Tomas (2012). ‘Knowledge under Threat’, 

Philosophy and Phenomenological Research 88(2): 289–313.  

Comesaña, Juan (2005). ‘Unsafe Knowledge’, Synthese 
146(3): 395–404. 

Dretske, Fred (1971). ‘Conclusive Reasons’, Australasian 
Journal of Philosophy 49(1): 1–22. 

Gettier, Edmund (1963). ‘Is Justified True Belief 
Knowledge?’, Analysis 23(6): 121–123. 

Goldman, Alvin (1976). ‘Discrimination and Perceptual 
Knowledge’, The Journal of Philosophy 73(20): 771–791. 

Lewis, David (1973). Counterfactuals, Malden: Blackwell 
Publishing. 

Kelp, Christoph (2009). ‘Knowledge and Safety’, Journal of 
Philosophical Research 34: 21–31.  

Neta, Ram; Rohrbaugh, Guy (2004). ‘Luminosity and the 
Safety of Knowledge’, Pacific Philosophical Quarterly 
85(4): 396–406.  

Nozick, Robert (1981). Philosophical Explanations, Cambridge 
MA: Harvard University Press.  

Pritchard, Duncan (2005). Epistemic Luck, New York: 
Oxford University Press. 

Sosa, Ernest (1999a). ‘How Must Knowledge Be Modally 
Related to What Is Known?’, Philosophical Topics 26(1): 
373–384. 



82 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Sosa, Ernest (1999b). ‘How to Defeat Opposition to 
Moore’, Noûs, Supplement: Philosophical Perspectives 33: 
141–153.  

Stalnaker, Robert C. (1968). ‘A Theory of Conditionals’. 
In: Americal Philosophical Quarterly Monograph Series: (2) 
98-112, Oxford: Blackwell. 

Vogel, Jonathan (2012). ‘The enduring trouble with 
tracking’. In: Becker, K., Black, T (eds.). The sensitivity 
principle in epistemology, 122-151, New York: Oxford 
University Press 

Williamson, Timothy (2000). Knowledge and its Limits, New 
York: Oxford University Press. 

 



RELAÇÃO DE SUPORTE 
Luiz Paulo Da Cas Cichoski 1 

 
Introdução 
 

A relação de suporte se dá entre uma crença e as razões 
pelas quais um sujeito mantém essa crença. A crença repousa 
sobre essas razões, isto é, essas razões servem de base para 
a crença. Epistemólogos estão interessados justamente em 
precisar que relação é essa que se dá entre crenças e razões. 
Dado que muitas relações podem se dar entre crenças e 
razões, a questão central aqui é determinar aquela relação 
de suporte que “quando obtida entre uma crença [C] e uma 
razão R pela qual a crença é mantida, essa obtenção é 
aquilo que torna o caso de que R é a razão (ou ao menos 
uma razão) pela qual [C] é mantida”2 (Neta, 2011: 109). 

A relação de suporte figura como peça-chave de 
qualquer teoria da justificação. Particularmente, essa relação 
parece marcar a distinção entre crenças justificadas e 
crenças justificáveis3: 

                                                           
1 Doutorando em Filosofia – Pontifícia Universidade Católica do Rio 
Grande do Sul; E-mail: luizpcichoski@gmail.com. 

2 “(…) when it obtains between a belief B and a reason R for which the 
belief is held, its obtaining is what makes it the case that R is the reason 
(or at least a reason) for which B is held.”  

3 Ian Evans (2013) questiona se essa é realmente uma interpretação do 
que seria a relação de suporte. Para Evans, existe uma diferença entre 
(a) uma relação de suporte e (b) a relação entre crenças justificadas e as 
razões em virtude das quais as crenças estão justificadas. Evans chama 
(b) de “suporte apropriado” diferente de (a) que tende a captar uma 
relação mais fraca entre crenças e razões, não exigindo que essas razões 
sejam boas razões para a manutenção da crença. Dado o objetivo 
introdutório do presente trabalho, seguiremos a interpretação mais 
usual do termo que não faz essa distinção mais fina e parece tomar a 
“relação de suporte” aos moldes de (b), como ficará evidente no 
decorrer desta seção. 



84 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

 
Uma crença é meramente justificável para uma 
pessoa S quando S possui razões suficientes para 
justificar a crença mas não fez qualquer conexão 
apropriada entre as razões e a crença e, 
consequentemente, permanece injustificada em 
manter a crença. A conexão apropriada se dá 
quando a crença está sustentada nas razões. Uma 
crença está justificada para S quando S possui 
razões suficientes para justificar a crença e fez uma 
conexão apropriada entre sua crença e suas razões 
(i.e., a crença está sustentada nas razões)4 (Korcz, 
1997, p. 171).  

 
Neta (2011) ainda chama atenção para duas outras 

importantes distinções: (1) razões pelas quais (for which) o 
sujeito crê são diferentes da razão por que (why) o sujeito 
crê: a razão por que alguém crê que o suspeito é culpado 
pode ser (a crença no5) o fato de que o suspeito faz com 

                                                           
4 “A belief is merely justifiable for a person S when S possesses 
reasons sufficient to justify the belief, but has not made any appropriate 
connection between the reasons and the belief, and consequently 
remains unjustified in holding the belief. The appropriate connection 
would be the belief's being based on the reason. A belief is justified for 
S when S possesses reasons sufficient to justify the belief and has made 
an appropriate connection between her reasons and her belief (i.e., the 
belief is based on the reasons).”  

5 Existe uma disputa sobre a natureza das razões. O que são razões? 
Parece que, em geral, epistemólogos adotam um compromisso com a 
visão Psicológica, onde razões são objetos psicológicos, em especial 
crenças. Assim, as razões que um indivíduo tem para crer são eventos e 
estados mentais do sujeito (veja Turri (2009) para uma discussão do 
ponto e uma defesa dessa visão). Em especial nas discussões sobre 
razões para agir (e não para crer), muitos autores (Dancy (2000); 
Alvarez (2010)) defendem que razões são fatos concretos do mundo 
(tal como o fato de a maçaneta ter impressões digitais do suspeito). 
Existe ainda um outro grupo (Scanlon (1999); Dickinson (2012)) 
sustentando que o conteúdo das nossas crenças é que são as razões 
pelas quais agimos ou acreditamos, ou seja, razões são proposições. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  85 
 

 

que o sujeito se lembre de uma pessoa da qual não gosta; 
entretanto, essa não é uma razão pela qual alguém crê que o 
suspeito é culpado (excetuando-se os casos em que o 
sujeito possui outras razões que sustentam a crença de que 
pessoas que lembram outras pessoas das quais ele não gosta 
são especialmente suscetíveis de serem culpadas de crimes). 
(2) razões pelas quais (for which) o sujeito crê são diferentes 
de razões para (for) o sujeito crer. Alguém pode crer que o 
suspeito é culpado em função do (a crença no) fato de que 
as impressões digitais do suspeito estão por toda a arma do 
crime. Entretanto, no caso de a arma do crime ser a 
maçaneta da porta da frente da residência do suspeito, essa 
parece não ser uma razão para crer que o suspeito é 
culpado. Da mesma forma, (a crença no) o fato de que o 
DNA do suspeito estava sobre toda a vítima é uma razão 
para alguém acreditar que o suspeito é culpado. Entretanto, 
se esse sujeito tem uma desconfiança quanto a evidências 
sobre DNA, essa não é uma razão pela qual ele manterá a 
crença de que o suspeito é culpado.  

Neta (2011: 110) estabelece a relação entre essas 
distinções6: 

 
(…) uma razão pela qual alguém acredita em 
alguma coisa é sempre uma razão por que alguém 
crê, mas nem todas as razões por que alguém 

                                                                                                                
Para uma discussão abrangente sobre essas diferentes propostas veja 
Alvarez (2010) e Dickinson (2012). No presente trabalho, nos 
manteremos neutros sobre esse aspecto.  

6 Atente para o fato de que Neta está preocupado com um tipo especial 
de relação de suporte, aquele chamado de “suporte apropriado” na nota 
2. A distinção relevante é a exigência de que a razão seja o “tipo de 
coisa certa para ser uma razão” que suporte a crença, enquanto visões 
mais largas da relação de suporte, tal como defendida por Evans, 
segundo a qual aceita-se que crenças sejam sustentadas por 
experiências, percepções, desejos, memórias, preconceito, etc. A 
diferença fundamental está no fato de que a visão mais larga não exige 
que a relação de suporte se dê apenas entre crenças e boas razões. 



86 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

acredita em alguma coisa são razões pelas quais 
alguém crê. Uma razão pela qual alguém crê em 
alguma coisa é, algumas vezes, mas não sempre, 
uma razão para alguém crer. Uma razão para 
alguém crer em alguma coisa é, algumas vezes, mas 
não sempre, uma razão pela qual alguém crê. 
Juntos, esses pontos colocam restrições 
substanciais para qualquer teoria adequada de 
relação de suporte: a crença [C] de uma criatura 
pode estar em uma relação de suporte com uma 
razão R somente se R é uma razão por que a criatura 
mantém [C] e somente se R é o tipo de coisa certa 
para ser uma razão para a criatura manter [C]. Nós 
podemos colocar esse mesmo ponto dizendo que 
[C] é sustentada sobre R somente se R faz as duas 
coisas a seguir: (i) R racionalmente suporta a 
manutenção de [C] e (ii) R explica por que [C] é 
mantida.7 

 
Tendo esclarecido alguns pontos sobre o que deveria 

ser explicado por uma teoria da relação de suporte, 
passaremos a analisar três propostas: (i) Teoria Causal de 
Relação de Suporte; (ii) Teoria Contrafactual de Relação de 
Suporte; e (iii) Teoria Doxástica de Relação de Suporte. 

 

                                                           
7 “(…) a reason for which someone believes something is always a 
reason why she believes it, but not all reasons why someone believes 
something are reasons for which she believes it. A reason for which 
someone believes something is sometimes, but not always, a reason for 
her to believe it. And a reason for someone to believe something is 
sometimes, but not always, a reason for which she believes it. Together, 
these points place substantial constraints on any adequate theory of the 
basing relation: a creature’s belief B can stand in the basing relation to a 
reason R only if R is the reason why the creature holds B, and only if R is 
the right sort of thing to be a reason for a creature to hold B. We might 
put this same point by saying that B is based on R only if R does both 
of the following two things: (i) R rationally supports holding B and, (ii) 
R explains why B is held.” 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  87 
 

 

Teoria Causal de Relação de Suporte  
 
Vimos que, se uma razão R é uma razão pela qual 

alguém mantém uma crença C (ou seja, a relação entre R e 
C é do tipo que queremos explicar: é uma relação de 
suporte), então se segue que a razão R é uma razão porque 
alguém mantém a crença C (ou seja, ser uma razão pela 
qual alguém mantém uma crença é condição suficiente para 
que essa razão também seja uma razão por que alguém 
mantém a crença). Será que essa relação nos aponta para a 
necessidade de que a razão R tenha causado a crença C 
desse sujeito?  

Muitos epistemólogos parecem responder 
afirmativamente a essa pergunta. Eles acreditam que a 
relação de suporte é uma espécie de relação causal; logo, 
quando existe uma relação de suporte entre R e C, deve 
existir uma relação causal entre R e C8. Segundo Korcz 
(2010), Paul Moser (1989: 157) parece defender uma Teoria 
Causal de Relação de Suporte: “A crença ou assentimento 
de que P por S é sustentada em sua razão proposicional 
justificadora Q =df a crença ou assentimento de que P por S 
é causalmente sustentada de maneira não desviante por sua 
crença ou assentimento de que Q e sua associação de P e 
Q.”9 
                                                           
8 Não devemos confundir uma defesa de Teoria Causal de Relação de 
Suporte com uma Teoria Causal de Justificação ou Conhecimento. 
Keith Korcz (2010) argumenta que alguém pode tomar a Teoria Causal 
de Relação de Suporte apenas para explicar as razões utilizadas por um 
sujeito para formar ou avaliar uma crença, sendo essa abordagem 
independente das razões que, de fato, contribuem para a justificação da 
crença. Além disso, justificação pode exigir mais do que suporte de 
boas razões, como o cumprimento de deveres epistêmicos, coerência 
do sistema cognitivo etc.  

9 “S's believing or assenting to P is based on his justifying propositional 
reason Q = df S's believing or assenting to P is causally sustained in a 
nondeviant manner by his believing or assenting to Q, and by his 
associating P and Q.” 



88 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Korcz enfatiza que a proposta de relação de suporte 
de Moser é uma modalidade bastante forte por tratar de 
razões justificadoras. Outro aspecto para o qual Korcz 
chama a atenção é a presença de duas condições: (1) uma 
condição de sustentação causal e (2) uma condição de 
associação. A ideia da segunda é que o sujeito deveria estar 
ciente (aware) do suporte que a razão provê para a crença. 
Moser (1989: 141–142) define essa condição de associação 
da seguinte forma: 

 
S satisfaz uma relação de associação entre E e P =df 
(i) S tem uma consciência de re do suporte de E para 
P e (ii) como resultado não desviante dessa 
consciência, S está em um estado disposicional em 
que, se ele focasse sua atenção somente em sua 
evidência para P (enquanto tudo o mais 
permanecesse constante), ele focaria sua atenção 
em E10. 

 
Essa “consciência de re” é uma consciência direta do 

suporte de E para P. Ela não é proposicional e se 
assemelha ao tipo de consciência que temos quando 
estamos com sede ou com frio antes de pensarmos “Estou 
com sede” ou “Estou com frio”. A característica não-
proposicional se deve ao fato de que não precisamos 
pensar em palavras para ter esse tipo de consciência, e o 
caráter direto provém do fato de que não precisamos de 
qualquer sensação (imagem mental ou sense datum) que faça 
o intermédio entre estar com sede e estar ciente de que se 
está com sede. 

                                                           
10 “S occurrently satisfies an association relation between E and P =df 
(i) S has a de re awareness of E's supporting P, and (ii) as a nondeviant 
result of this awareness, S is in a dispositional state whereby if he were 
to focus his attention only on his evidence for P (while all else 
remained the same), he would focus his attention on E.” 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  89 
 

 

Korcz (1997) acredita que essa condição de 
associação possui ingredientes internalistas muito rigorosos. 
Mesmo que ela possa ser cumprida por essa “consciência de 
re” (que parece menos exigente), não parece que algo desse 
tipo ocorra no cotidiano das pessoas. Korcz dá como 
exemplo a crença de que o sol possui manchas. Pode ser 
que alguém esteja ciente de que acredita que o sol possui 
manchas porque leu isso em um livro de astronomia. 
Entretanto, ao analisar o caso com mais cuidado, o sujeito 
logo perceberá que essa crença está sendo sustentada por 
uma longa lista de razões. Além do livro de astronomia, 
existe um conjunto de evidências que atestam que o livro é 
confiável, que o sol existe, que ele havia visto uma palestra 
sobre isso, que havia assistido a um documentário sobre o 
fluxo dos campos magnéticos do sol, etc. 

Outro problema para as teorias causais de relação de 
suporte está na existência de cadeias causais desviantes. 
Esse problema se origina na Filosofia da Ação, com 
Donald Davidson. Uma cadeia desviante está presente 
quando é possível para um agente (a) ter a razão R para 
realizar a ação A, (b) realizar A e (c) R causar a realização 
de A sem que R seja uma razão pela qual o agente realizou 
A. Alguns exemplos esclarecem como essa situação é 
possível de acontecer (Wilson, Shpall, 2012): 

(1) Garçom brincalhão – um garçom quer dar 
um susto em seu chefe. Ele percebe que há uma pilha de 
copos de vidro por perto e pensa que derrubar a pilha 
provocaria um grande susto no chefe. Entretanto, ao 
pensar nas consequências de seus atos (na repreensão do 
chefe furioso), o garçom fica desestabilizado e cambaleia 
involuntariamente em direção à pilha de copos, esbarrando 
nela e fazendo grande estrago. 

(2) Criança malcriada – entediado com a 
apresentação da ópera, um menino decide atrapalhar o 
maestro do espetáculo forçando uma tosse. Entretanto, o 



90 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

garoto fica nervoso (peso na consciência ou medo do 
castigo que o espera) e começa a tossir involuntariamente.  

(3) Assassino sortudo – Betty quer matar 
Jughead. Além disso, ela tem a intenção de matar Jughead 
de uma tal forma que pareça um acidente inesperado. Betty 
atira e não acerta Jughead, entretanto, a bala ricocheteia e 
acerta um galho de árvore muito próximo de Jughead. No 
interior do galho havia uma colmeia de marimbondos. Os 
marimbondos atacam Jughead até a morte. 

Esses exemplos buscam mostrar que a ação realizada 
pelos sujeitos é involuntária, ainda que a intenção tenha 
participado da cadeia causal que culmina na ação. Os casos 
(1) e (2) apresentam um “desvio causal primário”, tendo em 
vista que a causa desviante afeta o comportamento 
físico/motor do indivíduo. O caso (3) apresenta um 
“desvio causal secundário”, considerando-se que a causa 
desviante ocorre entre o comportamento do agente e o 
resultado da intenção. 

Uma adaptação do problema da causa desviante para 
o caso da relação de suporte é o exemplo de Alvin 
Plantinga (1993: 69): 

 
De repente, vendo Sylvia, eu formo a crença de que 
eu a estou vendo; como resultado disso, eu me 
atrapalho e derrubo minha xícara de chá, 
queimando minha perna. Então, eu formo a crença 
de que minha perna dói; mas, ainda que minha 
primeira crença seja uma causa (em parte) da 
última, não é o caso que eu aceite a última sobre a 
base evidencial da primeira11. 

 

                                                           
11 “Suddenly seeing Sylvia, I form the belief that I see her; as a result, I 
become rattled and drop my cup of tea, scalding my leg. I then form 
the belief that my leg hurts; but though the former belief is a (part) 
cause of the latter, it is not the case that I accept the latter on the 
evidential basis of the former.” 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  91 
 

 

No exemplo de Plantinga, a causa é desviante no 
sentido de que a primeira crença faz parte da cadeia causal 
que origina a segunda crença; entretanto, o mero fato de 
uma crença possuir um papel causal não parece suficiente 
para que se dê uma relação de suporte entre ela e a crença 
que emerge ao longo dessa cadeia causal: “Nem toda cadeia 
causal de razões para crenças estabelece uma relação de 
suporte, e aquelas que não conseguem fazê-lo são cadeias 
causais desviantes”12 (Korcz, 1997, p. 173). 

Neta argumenta que os ataques provenientes das 
cadeias causais desviantes não são suficientes para mostrar 
a falsidade das teorias causais de relação de suporte. O 
ataque mais forte é feito a partir do contraexemplo 
apresentado pelo caso do advogado cigano, elaborado por 
Keith Lehrer (1971: 311-312): 

 
O exemplo envolve um advogado que está 
defendendo um homem acusado de ter cometido 
oito assassinatos hediondos. Os assassinatos têm 
características similares; em cada caso, a vítima era 
um estudante de filosofia de Oxford que foi 
asfixiado até a morte com uma cópia das 
Investigações Filosóficas. Existe evidência 
conclusiva de que o cliente do advogado é o 
culpado dos sete primeiros assassinatos. Todos, 
incluindo o advogado, estão convencidos de que o 
homem em questão cometeu todos os oito crimes; 
apesar disso, o homem se diz inocente de todos. 

Entretanto, o advogado é um cigano com fé 
absoluta nas cartas. Em uma noite, ele consulta as 
cartas sobre seu caso, e as cartas lhe dizem que seu 
cliente é inocente do oitavo assassinato. Ele verifica 
novamente, e as cartas lhe dão a mesma resposta. 
Ele começa a se convencer de que o cliente é 
inocente de um dos oito assassinatos. Como 

                                                           
12 “Not every causal chain from reason to belief establishes a basing 
relation, and those that fail to do so are deviant causal chains.” 



92 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

resultado, ele estuda as evidências com uma 
perspectiva diferente, bem como com grande 
cuidado e descobre uma linha de raciocínio muito 
complicada, porém completamente válida, partindo 
da evidência e chegando à conclusão de que o seu 
cliente não cometeu o oitavo assassinato. (Ele não 
tinha condições de obter uma oitava cópia das 
Investigações Filosóficas). Esse raciocínio confere 
ao advogado conhecimento. (...) 

Entretanto, os fatores emocionais são tão 
poderosos e o raciocínio tão complicado que 
ninguém mais está convencido. Todos têm um 
desejo irresistível de crer que o assassino de todas 
as oito vítimas foi encontrado. De fato, e esse é um 
ponto crucial, se não fosse por sua fé inabalável nas 
cartas, até mesmo o advogado seria influenciado 
por esses fatores emocionais e duvidaria de que seu 
cliente é inocente do oitavo assassinato. É apenas 
por causa de sua fé nas cartas que o raciocínio lhe 
dá conhecimento13. 

                                                           
13 “The example involves a lawyer who is defending a man accused of 
committing eight hideous murders. The murders are similar in 
character, in each case the victim is an Oxford philosophy student who 
has been choked to death with a copy of Philosophical Investigations. 
There is conclusive evidence that the lawyer’s client is guilty of the first 
seven murders. Everyone, including the lawyer, is convinced that the 
man in question has committed all eight crimes, though the man 
himself says he is innocent of all. However, the lawyer is a gypsy with 
absolute faith in the cards. One evening he consults the cards about his 
case, and the cards tell him that his client is innocent of the eighth 
murder. He checks again, and the cards give the same answer. He 
becomes convinced that his client is innocent of one of the eight 
murders. As a result he studies the evidence with a different perspective 
as well as greater care, and he finds a very complicated though 
completely valid line of reasoning from the evidence to the conclusion 
that his client did not commit the eighth murder. (He could not have 
obtained an eighth copy of Philosophical Investigations.) This 
reasoning gives the lawyer knowledge. . . . However, the emotional 
factors are so powerful and the reasoning so complicated that no one 
else is convinced. They all have an overwhelming desire to believe that 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  93 
 

 

 
Essa tentativa de contraexemplo foi muito criticada e 

divide a intuição dos epistemólogos envolvidos na 
discussão. Desta forma, é muito relevante especificar o que 
Lehrer estava tentando fazer ao apresentar esse caso. O 
objetivo de Lehrer era mostrar que a relação de suporte não 
precisa envolver causação14. O caso tenta exemplificar uma 

                                                                                                                
the murderer of all eight victims has been found. Indeed, and this is the 
crucial point, if it were not for his unshakable faith in the cards, the 
lawyer himself would be swayed by those emotional factors and would 
doubt that his client was innocent of the eighth murder. It is only 
because of his faith in the cards that the reasoning gives him 
knowledge.” 

14 Lehrer (1990) possui outro exemplo semelhante em que busca extrair 
as mesmas conclusões: 

Sr. Raco: Suponha um homem, Sr. Raco. Ele é preconceituoso e 
acredita, com base no seu preconceito, que os membros de uma raça 
estão predispostos a desenvolverem determinada doença. Suponha 
ainda que essa crença é uma convicção inabalável tão forte que nenhum 
conjunto contrário de evidências poderia diminuir sua convicção, nem 
mesmo evidências favoráveis poderiam fortalecer a posição de Sr. 
Raco. Imagine que Sr. Raco se torna um médico e começa a estudar 
essa doença em particular. Suponha que Sr. Raco consegue fazer um 
levantamento de toda a literatura sobre essa enfermidade e descubra 
que as evidências, bastante conclusivas, confirmam sua convicção. As 
evidências científicas mostram que somente membros da raça em 
questão são suscetíveis a essa doença. Imagine que, apesar de ter se 
tornado um especialista perfeitamente capaz de entender as normas das 
evidências científicas, infelizmente, quanto a essa questão, Sr. Raco 
permanece tão preconceituoso quanto antes. Ainda assim, ele entende e 
avalia as evidências tão bem quanto qualquer outro especialista da área 
e, portanto, possui (boas) razões que justificam sua crença. Ele 
descobriu que sua convicção foi confirmada pelas evidências científicas. 
Ele sabe que somente os membros daquela raça são suscetíveis à 
doença em questão. Ainda assim, as razões que justificam sua crença 
não a explicam causalmente. A crença é resultado do preconceito, e não 
das razões, mas ela é confirmada por razões que provêm justificação 
para a crença. O preconceito dá ao Sr. Raco convicção, mas as razões 
lhe dão justificação. 



94 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

situação desse tipo ao mostrar que a causa da crença do 
advogado de que seu cliente é inocente do oitavo 
assassinato é sua fé nas cartas (e o fato de que as cartas lhe 
disseram que seu cliente era inocente do oitavo 
assassinato). Entretanto, para Lehrer, a crença do advogado 
de que seu cliente é inocente do oitavo assassinato é 
suportada pela complicada linha de raciocínio. 

As maiores críticas ao caso se concentram nesta 
última consideração. Para muitos epistemólogos, o 
advogado não está justificado em crer que seu cliente é 
inocente do oitavo assassinato, por causa da complicada 
linha de raciocínio; logo, o advogado não poderia ter 
conhecimento de que seu cliente é inocente do oitavo 
assassinato. Aqui fica clara a grande confusão que as teorias 

                                                                                                                
Esses exemplos buscam minar qualquer proposta de teoria causal do 
conhecimento. Particularmente, Lehrer está interessado em criticar 
propostas confiabilistas (Goldman, 1967). Para ele, essas teorias 
incorrem em uma falácia causal. O problema central está na distinção 
entre teorias que versam sobre explicações de porquê alguém crê em 
algo e teorias que explicam como alguém sabe algo. Para Lehrer, teorias 
causais confundem esses dois tipos de explicação. Buscam na 
explicação da (geração da) crença o status epistêmico apropriado para 
que essa crença se configure como um caso de conhecimento. Lehrer 
condena qualquer teoria causal por não dar a devida atenção a essa 
distinção. Para ele, a crença pode ser explicada por qualquer fator 
alheio à epistemologia (razões de ordem prática, política, erótica); 
entretanto, a explicação de como alguém sabe algo deve depender de 
evidências. Uma evidência explica como alguém sabe algo se essa 
evidência justifica (sustenta) a crença desse sujeito.  

O que os exemplos do advogado cigano e do Sr. Raco buscam 
demonstrar são casos em  que é possível que uma crença justificada 
seja causalmente independente da evidência que a justifica. Esses casos 
mostram como a evidência não explica por que a pessoa mantém a 
crença, ainda que a justificação para a crença seja sustentada pela 
evidência. Contra as teorias causais, Leherer argumenta, a partir desses 
casos, que a evidência que justifica a crença de uma pessoa pode ser 
adquirida depois que a crença tenha sido formada (voltaremos a essa 
questão na nota 17). 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  95 
 

 

de relação de suporte enfrentam. Será que uma relação de 
suporte garante justificação? Parece que essa reação ao 
exemplo de Lehrer é exagerada, dado que a relação de 
suporte parece uma condição necessária de justificação, e 
não uma condição suficiente15.  
 
Teoria Contrafactual de Relação de Suporte 
 

Concordando com Lehrer e seu caso do advogado 
cigano, mas buscando manter as intuições em favor de uma 
Teoria Causal de Relação de Suporte, Marshall Swain 
desenvolve uma Teoria Contrafactual de Relação de 
Suporte. Korcz (1997) resume a teoria da seguinte forma: 
uma crença está suportada sobre uma razão se a razão 
causou a crença ou a teria causado. A relação causal 
contrafactual apropriada é aquela em que existe um mundo 
possível W no qual a crença ocorre, a razão ocorre, nada 
além da razão causa a crença e a situação epistêmica do 
sujeito continua a mesma. Assim, se a razão causou a 
crença em W, e W é muito próximo do mundo atual (mais 
próximo que outros mundos onde a razão não causa a 
crença), então a crença está suportada sobre essa razão no 
mundo atual. 

Swain (1979) define o suporte da crença de um 
sujeito S de que h sobre um conjunto de razões causais R 
em um tempo t da seguinte forma: 

 
1. S acredita que h em t; e 
2. Para cada membro rj de R, existe um tempo tn (que 
pode ser idêntico ou anterior a t) tal que 
S tem (ou tinha) rj em tn; e, ou  
(b, i) existe uma cadeia causal do fato de S estar no estado 
de razão rj em tn para S crer que h em t, ou 

                                                           
15 Reveja notas 2, 5 e 7. 



96 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

(b, ii) S estar no estado de razão rj em tn é um 
sobredeterminante genuíno da crença de S de que h em t, 
ou 
(b, iii) S estar no estado de razão rj em tn é um pseudo-
sobredeterminante da crença de S de que h em t16. 

 

Obviamente as cláusulas (b, i), (b, ii) e (b, iii) 
precisam de esclarecimento. Especificamente, precisamos 
esclarecer o que significa “cadeia causal”, 
“sobredeterminante genuíno” e “pseudo-
sobredeterminante”. Swain (1979) define esses termos da 
seguinte forma: 

 
(Cadeia causal) Em que c, d1, d2, ..., dn, e é uma 
sequência de eventos ocorrentes distintos (mas não 
necessariamente uma sequência temporal em que c 
e e podem ser os únicos membros), essa sequência é 
uma cadeia causal se e somente se: 
 
(a) se c não tivesse ocorrido, d1 não teria ocorrido, 
(b) para cada n, se dn-1 não tivesse ocorrido, então dn 
não teria ocorrido, e  
(c) se dn não tivesse ocorrido, então e não teria 
ocorrido. 

 

                                                           
16 “1. S believes that h at t; and 

2. for every member rj of R, there is some time tn (which may be 

identical with or earlier than t) such that 

S has (or had) rj at tn; and either 

(b, i) there is a causal chain from S’s being in reason state rj at tn to S’s 
believing that h at t, or 

(b, ii) S’s being in reason state rj at tn is a genuine overdeterminant of 
S’s believing that h at t, or 

(b, iii) S’s being in reason state rj at tn is a pseudo-overdeterminant of 
S’s believing that h at t.” 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  97 
 

 

(Sobredeterminante genuíno) Em que c e e são 
eventos ocorrentes, c é um sobredeterminante 
genuíno de e se e somente se: existe algum conjunto 
de eventos ocorrentes D = [d1, d2, ..., dn] 
(eventualmente, tendo apenas um membro) tal que: 
 
(a´) se c não tivesse ocorrido e se qualquer membro 
di de D tivesse ocorrido, mas nenhum outro 
membro de D tivesse ocorrido, e se e tivesse 
ocorrido de qualquer forma, então teria havido uma 
cadeia causal de eventos realmente ocorrentes e 
distintos de di até e; e 
 
(b´) se nenhum membro de D tenha ocorrido e se c 
e e tenham ocorrido de qualquer forma, então teria 
havido uma cadeia causal de eventos realmente 
ocorrentes e distintos de c até e. 

 
(Pseudo-sobredeterminante) Em que c e e são 
eventos ocorrentes, c é um pseudo-
sobredeterminante de e se e somente se: 
 
(a´´) não existe cadeia causal de c até e; e  
 
(b´´) existe um conjunto de eventos ocorrentes D = 
[d1, d2, ..., dn] (eventualmente, tendo apenas um 
membro) tal que existe uma cadeia causal de cada di 
em D até e, e se nenhum membro de D tenha 
ocorrido, mas c e e tenham ocorrido de qualquer 
forma, então teria havido uma cadeia causal de c até 
e17. 

                                                           
17 “(Causal chain) Where c, d1, d2, . . ., dn, e is a sequence of distinct 
occurrent events (but not necessarily a temporal sequence, and where c 
and e may be the only members), this sequence is a causal chain if and 
only if: 

(a) if c had not occurred, d1 would not have occurred 

(b) for each n, if dn−1 had not occurred, then dn would not have 
occurred, and 



98 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Neta (2011) sintetiza a proposta de Swain da seguinte 
forma: para que a crença de um sujeito S de que h seja 
suportada sobre um conjunto de razões causais R em um 
tempo t, a crença de S deve ser dependente de R 
contrafactualmente em uma destas três maneiras: (i) a 
crença ter sido causada por R, (ii) R ser uma causa 
sobredeterminante da crença (R causa a crença e 
continuaria causando em situações contrafactuais onde R e 
a crença ocorrem), ou (iii) ter sido causada por R, caso a 
atual cadeia causal não tivesse acontecido.  

A ideia fica mais clara quando reavaliamos o caso do 
advogado cigano de Lehrer: a complicada linha de 
raciocínio não causou a crença do advogado de que seu 
cliente era inocente do oitavo assassinato; entretanto, a 
complicada linha de raciocínio pseudo-sobredetermina essa 
crença. Se o advogado não tivesse lido as cartas, mas tivesse 
descoberto a complicada linha de raciocínio e tivesse 

                                                                                                                
(c) if dn had not occurred, then e would not have occurred. 

(Genuine overdeterminant) Where c and e are occurrent events, c is a 
genuine overdeterminant of e if and only if: There is some set of 
occurrent events D = [d1, d2, . . ., dn] (possibly having only one 
member) such that: 

(a´) if c had not occurred and if any member di of D had occurred, but 
no other members of D had occurred, and if e had occurred anyway, 
then there would have been a causal chain of distinct actually occurrent 
events from di to e; and 

(b´) if no member of D had occurred, and if c and e had occurred 
anyway, then there would have been a causal chain of distinct actually 
occurrent events from c to e. 

(Pseudo-overdeterminant) Where c and e are occurrent events, c is a 
pseudo-overdeterminant of e if and only if: 

(a´´) there is no causal chain from c to e; and 

(b´´) there is some set of occurrent events D = [d1, d2, . . ., dn] (possibly 
having only one member) such that there is a causal chain from each di 
in D to e, and if no member of D had occurred, but c and had occurred 
anyway, then there would have been a causal chain from c to e.” 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  99 
 

 

acreditado na inocência de seu cliente, então haveria uma 
cadeia causal a partir da descoberta do advogado da 
complicada linha de raciocínio até a crença do advogado de 
que seu cliente era inocente do oitavo assassinato. Assim, a 
teoria de Swain deixa clara a tentativa de Lehrer, ao mostrar 
que a crença do advogado de que seu cliente era inocente 
do oitavo assassinato está suportada sobre a complicada 
linha de raciocínio descoberta pelo advogado, ainda que 
essa complicada linha de raciocínio não tenha causado a 
crença de que o seu cliente era inocente do oitavo 
assassinato18. 

                                                           
18 O próprio Lehrer (1990) discorda dessa conclusão. Os casos por ele 
construídos têm por objetivo opor qualquer tipo de teoria causal de 
suporte, contrafactual ou não. Lehrer concede que, nos casos 
ordinários, a proposta de Swain está correta, isto é, ainda que a razão 
não tenha originado a crença, essa razão está fazendo o suporte causal. 
Entretanto, Lehrer não está convencido de que, nos casos que ele 
apresenta, essa relação está clara. Parece insuficiente a conclusão de que 
a (boa) razão parcialmente explique ou sustente a crença, pois, nos 
casos de Lehrer, é possível que a (boa) razão não adicione nada à força 
crença. Lehrer acredita que preconceito ou uma fé inabalável (nas 
cartas) podem ser tudo que explique e sustente a crença. 

Lehrer também é contrário a essa interpretação do caso do advogado 
cigano. Para ele, a fé inabalável nas cartas é uma condição necessária 
para que o sujeito tenha conhecimento nesse caso. No caso de o 
advogado não ter lido as cartas e estar diante (somente) da complicada 
linha de raciocínio, Lehrer permanece cético quanto ao desfecho da 
vida mental desse indivíduo. Para ele, nada garante que o sujeito passe, 
então, a crer (que o seu cliente é inocente do oitavo assassinato) com 

base na (boa) razão (da complicada linha de raciocínio).  

Lehrer defende sua posição a partir da adição de um novo elemento à 
história: ao perder suas crenças baseadas na fé inabalável que tinha nas 
cartas, o sujeito fica louco e deixa de ser influenciado pela razão (o que 
não parece fazer jus à proposta de Swain; esse é um mundo mais 
distante do que aquele onde o indivíduo não leu as cartas e mesmo 
assim está diante da complicada linha de raciocínio). Aceitando o 
adendo de Lehrer ao caso, de fato, mesmo que o advogado venha a 
crer que seu cliente é inocente do oitavo assassinato ao estar diante da 
complicada linha de raciocínio, não é possível que ele esteja 



100 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Em virtude de ser uma reformulação de teorias 
causais, a Teoria Contrafactual de Relação de Suporte 
proposta por Swain não escapa do problema das cadeias 
causais desviantes. Entretanto, outro contraexemplo 
formulado por Joseph Tolliver ataca as inovações 
propostas por Swain, em especial a ideia de que uma razão 
que satisfaz a condição de ser uma pseudo-
sobredeterminante de uma crença cumpre uma condição 
suficiente para que essa razão estabeleça uma relação de 
suporte com a crença. Korcz (2010) apresenta o 
contraexemplo de Tolliver da seguinte maneira: 

 
(...) suponha um estudante de física que aprendeu 
que a partir do período de um pêndulo (i.e., o 
tempo que ele leva para completar um balanço) 
alguém pode calcular seu comprimento e vice-
versa. O estudante mede um pêndulo particular e 
descobre que o pêndulo tem um comprimento C e 
calcula que o pêndulo deve ter um período P. O 
estudante também tem duas crenças gerais sobre 
pêndulos, a saber (1) que se x é um pêndulo de 
período P, então x é um pêndulo de comprimento 
C e (2) que se x é um pêndulo de comprimento C, 
então x é um pêndulo de período P. Podemos 
supor que está claro nesse caso que a crença do 
estudante em relação ao período é suportada (ao 
menos em parte) sobre sua crença em relação ao 
comprimento, mas sua crença em relação ao 
comprimento não está suportada sobre sua crença 
em relação ao período. Mas, Tolliver afirma, a 
crença do estudante em relação ao período pseudo-
sobredetermina sua crença em relação ao 
comprimento do pêndulo e, portanto, é contada, na 
teoria de Swain, como o suporte de sua crença em 
relação ao comprimento do pêndulo. Isso é assim 

                                                                                                                
sustentando sua crença nessa razão, dado que ele ficou louco, e a 
loucura é responsável por explicar suas crenças.  



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  101 
 

 

porque, segundo Tolliver, se a causa real da crença 
do estudante em relação ao comprimento não 
tivesse ocorrido e se o estudante ainda tivesse 
ambas as crenças em relação ao período e ao 
comprimento, então sua crença em relação ao 
período teria causado sua crença em relação ao 
comprimento19. 

 
Teoria Doxástica de Relação de Suporte 
 

Alguns filósofos tentaram formular teorias doxásticas 
da relação de suporte. Essas teorias defendem que a relação 
de suporte requer do sujeito a manutenção de crenças 
sobre a relação epistêmica que existe entre uma crença de 
seu sistema e as razões sobre as quais ela está suportada. 
Mais precisamente, essas teorias defendem que manter uma 
meta-crença de que a razão que suporta a crença é uma boa 
razão para suportá-la é uma condição suficiente para que a 
crença esteja sustentada nessa razão. 

                                                           
19 “(…) suppose a physics student has learned that from the period of a 
pendulum (i.e., the time it takes to complete a swing) one can calculate 
its length and vice versa. The student measures a particular pendulum 
and discovers that it has a length L, and calculates that it must have 
period P. The student also has two general beliefs about pendulums, 
namely (1) that if x is a pendulum of period P, then x is a pendulum of 
length L, and (2) that if x is a pendulum of length L, then x is a 
pendulum of period P. We may suppose that it is clear in this case that 
the student's belief about the period is based (at least in part) on her 
belief about its length, but her belief about its length is not based on 
her belief about the period. But, Tolliver claims, the student's belief 
about the period pseudo-overdetermines her belief about the length of 
the pendulum, and hence gets counted, on Swain's theory, as the basis 
of her belief about the length of the pendulum. This is so because, 
according to Tolliver, if the actual cause of the student's belief about 
the length had not occurred, and if the student still had both her belief 
about the period and her belief about the length, then her belief about 
the period would have caused her belief about the length.” 



102 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Uma dessas teorias foi formulada por Joseph Tolliver 
(1982). Tolliver buscou acomodar seu contraexemplo do 
pêndulo (que atacava a Teoria Contrafactual de Swain) e o 
contraexemplo do advogado cigano (que atacava a Teoria 
Causal). Neta (2011: 114) apresenta a proposta de Tolliver 
da seguinte forma: 

 
S suporta sua crença que [c] sobre a razão r no tempo t se e 
somente se: 
(i) S acredita que [c] em t e S acredita em r em t, 
 
(ii)  S acredita que a verdade de r é evidência para a verdade 
de [c], e 

 
(iii) caso S estimasse que a probabilidade de [c] é igual a h 
(0<h<1) em t, se S viesse a acreditar que r pela primeira vez 
em t, então a estimativa de S sobre a probabilidade da 
proposição “a probabilidade de [c] é maior ou igual a h” 
seria maior em t do que era antes de t20. 

 
Korcz (2010) observa que a condição (iii) tem como 

objetivo dar conta do contraexemplo do pêndulo. Essa 
condição pretende especificar a direção da relação 
evidencial de suporte. Dado que o estudante chegou 
primeiro a uma crença sobre o comprimento do pêndulo e 
somente depois fez o cálculo para inferir o período, a 
estimativa da probabilidade de que o pêndulo tem um 
período P aumentou. Entretanto, a crença do estudante 
sobre o período do pêndulo não aumentará a estimativa da 

                                                           
20 “S bases her belief that b on reason r at time t if and only if: 

(i) S believes that b at t and S believes that r at t, 

(ii) S believes that the truth of r is evidence for the truth of b, and 

(iii) where S’s estimate of the likelihood of b equals h (0 < h < 1) at t, if 
S were to come to believe that r for the first time at t, then S’s estimate 
of the likelihood of the proposition “the likelihood of b is greater than 
or equal to h” would be greater at t then it was prior to t.” 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  103 
 

 

probabilidade de que o pêndulo tem comprimento C, 
porque a crença do estudante sobre o comprimento é 
necessária para calcular o período. 

Apesar de desviar sua própria crítica, a condição (iii) 
abre espaço para outros contraexemplos. Neta (2011) 
aponta o caso de Jones que sempre acreditou que um 
analgésico é efetivo porque, sempre que tomava o 
analgésico, ele sentia que o analgésico funcionava. 
Entretanto, Jones leu um artigo científico que dizia que o 
analgésico, de fato, era efetivo, entretanto, também dizia 
que os consumidores do analgésico eram péssimos 
julgadores da efetividade dos analgésicos que tomavam. 
Diante da leitura do artigo, Jones continua crendo que o 
analgésico é efetivo, mas o suporte sobre o qual essa crença 
estava mantida mudou: antes, era o julgamento que Jones 
fazia do histórico de efetividade do analgésico quando o 
consumia, e, agora, é o estudo científico divulgado na 
revista que Jones leu. 

Até aqui nada surpreendente e nada que deponha 
contra a condição (iii). Entretanto, suponha que, antes de 
ler o artigo, Jones atribuía uma estimativa de probabilidade 
sobre a efetividade do analgésico de 0,95, e que agora Jones 
atualizou sua estimativa de probabilidade da efetividade do 
analgésico para 0,85. Naturalmente, esperamos que Jones 
tenha uma estimativa de probabilidade da proposição “a 
probabilidade de que o analgésico seja efetivo é maior ou 
igual à 0,95” menor do que aquela que ele tinha antes de ler 
o artigo científico. Agora sim temos um problema para a 
proposta de Tolliver. Dada a atualização da crença de 
Jones, ele não satisfaz a cláusula (iii), ainda que seja muito 
questionável que Jones tenha deixado de ter uma razão que 
suporte sua crença sobre a efetividade do analgésico. Dessa 
forma, a condição (iii) parece muito forte para uma teoria 
de relação de suporte.  

Alguém poderia pensar que uma teoria doxástica 
ainda teria condições de se sustentar ao abandonar a 



104 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

condição (iii) da proposta de Tolliver. No entanto, a maior 
parte das críticas que uma teoria doxástica recebe diz 
respeito à condição (ii). Korcz (2010) apresenta três 
possíveis objeções que exploram a implausibilidade da 
condição (ii):  
 
(a) Posse de conceitos epistêmicos – a condição (ii) parece 
muito forte ao exigir que formemos meta-crenças sobre 
relações epistêmicas entre crenças e razões. Crianças 
pequenas ou pessoas menos instruídas podem carecer dos 
conceitos epistêmicos exigidos para a formação das meta-
crenças e, ainda assim, serem capazes de ter razões para 
acreditar. Os proponentes de teorias doxásticas poderiam 
responder a essa objeção (1) apelando para a possibilidade 
de que formamos meta-crenças sem o emprego de 
conceitos epistêmicos (de maneira semelhante à estratégia 
da “consciência de re”, de Moser) ou (2) dizendo que esse 
tipo de meta-crença seria mantida em condições 
apropriadas mas que não são necessárias em todos os 
casos. 
 
(b) Ezekiel e a meta-crença que não estabelece uma 
relação de suporte –  

 
Por exemplo, suponha que Ezekiel pertence a um 
culto religioso e acredita servilmente em qualquer 
coisa que o líder do culto, Exidor, lhe diga. Um dia, 
Exidor diz a Ezekiel que a crença de Ezekiel em 
Deus é uma boa razão para que Ezekiel acredite em 
tudo o mais naquilo que ele crê, e Ezekiel 
servilmente vem a acreditar nisso. Entretanto, seria 
muito contra-intuitivo aceitar que, agora, qualquer 
coisa que Ezekiel crê esteja, de fato, sustentada 
sobre sua crença em Deus21 (Korcz, 2010). 

                                                           
21 “For example, suppose Ezekiel belongs to a religious cult and 
slavishly believes whatever the cult leader, Exidor, tells him. One day 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  105 
 

 

 
(c) Razões subconscientes – parece bastante plausível que 
tenhamos algumas razões para crer das quais não estamos 
cientes. Talvez essas razões estejam no nosso 
subconsciente, e dificilmente teremos acesso a elas. Se essas 
razões estão longe do nosso acesso, parece bastante difícil 
que consigamos formar meta-crenças sobre a relação que 
essas razões têm com nossas outras crenças.    

 
Conclusão 
 

No presente trabalho, buscamos apresentar uma 
visão geral do que é a relação de suporte. Acredita-se que o 
esclarecimento de como razões sustentam crenças pode 
fornecer elementos cruciais para a construção de teorias da 
justificação. Guiados por esse objetivo, epistemólogos têm 
defendido versões bastante restritas de relação de suporte, 
nas quais é necessário que as crenças estejam relacionadas 
com boas razões. Apresentamos três propostas que fazem 
jus a essa aspiração. 

A teoria causal parece bastante plausível à primeira 
vista; estaríamos dispostos a assentir que as razões que 
geram minhas crenças são aquelas que a sustentam. Mas 
parece ter problemas em especificar exatamente como se dá 
a relação causal entre crenças e razões. Um obstáculo 
importante para essas teorias parece ser a prática cotidiana 
de revisão de crenças. Dado que, em geral, utilizamos 
crenças como razões para sustentar outras crenças, aos 
revisarmos nosso sistema de crenças frequentemente 
trocamos as razões (crenças) que sustentam algumas 

                                                                                                                
Exidor tells Ezekiel that his belief in God is a good reason to believe 
everything else Ezekiel believes, and Ezekiel slavishly comes to believe 
this. Nonetheless, it would seem highly counter-intuitive to accept that, 
now, everything else Ezekiel believes is in fact based on his belief in 
God.” 



106 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

(outras) crenças. Como vimos com Lehrer, a falha das 
teorias causais está em querer destacar propriedades 
epistêmicas do processo de criação das crenças, dada a 
constatação cotidiana de troca de razões para sustentar uma 
crença que já possuíamos a muito tempo. 

A teoria contrafactual tenta corrigir esse problema 
das teorias causais mais simples, ao mostrar que, no caso 
em que os eventos ocorrentes atuais não houvessem 
ocorrido, teríamos uma cadeia causal conectando as crenças 
e as razões em análise. O contraexemplo de troca de razões 
é facilmente explicado pela teoria contrafactual. Se a 
história da vida mental do sujeito mostra que R1 foi 
responsável por formar a crença C em t1, mas, em t2, R1 

vem a ser substituída por R2 (caso de troca de razões por 
revisão do sistema de crenças, por exemplo), o defensor da 
teoria contrafactual argumentaria que, caso esse indivíduo 
jamais tivesse se deparado com R1, mas passasse a ter a 
razão R2, formaria a crença C com base em R2. Isso mostra 
que uma cadeia causal genuína poderia se dar entre R2 e C, 
logo é possível que C e R2 estejam em relação de suporte. 

Entretanto, as teorias contrafactuais parecem não dar 
conta de outros contraexemplos. Ela parece refém de 
exemplos que mostram os problemas de modelos 
nomológico-dedutivos de explicações científicas (Hempel, 
1965). Um exemplo famoso é a explicação da sombra do 
poste (Woodward, 2014). Alguém pode derivar o tamanho 
da sombra projetada por um poste a partir da altura do 
poste e do ângulo do sol sobre o horizonte, a partir das leis 
da propagação da luz. Nesse caso, o ângulo do sol e a altura 
do poste explicam o tamanho da sombra. Mas, utilizando a 
mesma fórmula, poderíamos derivar a altura do poste a 
partir do ângulo do sol e do tamanho da sombra. Apesar de 
a conta estar correta e respeitando a lei científica que 
estamos utilizando, esse caminho não parece fornecer uma 
explicação. Parece muito irrazoável dizer que o tamanho da 
sombra explica a altura do poste.  



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  107 
 

 

Exemplos como esse sugerem que explicações 
possuem direções assimétricas. Em Filosofia da Ciência, 
isso é um problema para a teoria nomológico-dedutiva, que 
parece insensível a essa assimetria. No caso das teorias 
contrafactuais de relação de suporte, isso também parece 
ocorrer, como demonstrado no exemplo de Tolliver. Como 
a teoria contrafactual pretende preservar as intuições de 
uma teoria causal, ela parece refém do mesmo tipo de 
problema. A teoria também busca oferecer uma explicação; 
se os casos mostram uma insensibilidade da teoria em 
identificar relações assimétricas de explicação causal, a 
teoria não cumpre adequadamente com seu objetivo. 

A última teoria de relação de suporte apresentada 
tenta ancorar a identificação da relação de suporte em outra 
crença do indivíduo, uma meta-crença capaz de detectar 
essa relação. As estratégias que apelam para níveis 
superiores geralmente carregam consigo outros problemas. 
Uma estratégia desse tipo parece gerar demandas muito 
altas para que sujeitos ordinários. Além disso, nossa vida 
mental não parece tão transparente para nossa própria 
consciência. Por mais que a introspecção possua uma série 
de privilégios, está longe de ser unânime um acordo em 
torno da sua infalibilidade e capacidade de alcance (parece 
que algumas crenças ou aspectos da nossa vida mental não 
são identificados pela introspecção). 

Assim, a discussão em torno da relação de suporte 
mostra-se um tópico com poucas certezas e definições, um 
campo aberto para novas propostas ou ajustes daquelas 
aqui apresentadas.   

 
Agradecimentos 
 

Gostaria de agradecer aos colegas da disciplina de 
Epistemologia Analítica III (2014/2), ministrada pelo 
professor Cláudio Gonçalves De Almeida na Pontifícia 
Universidade Católica do Rio Grande do Sul, onde uma 



108 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

versão preliminar desse texto foi lida. Obviamente, nenhum 
deles é responsável pelos eventuais erros do presente 
trabalho. Agradeço também aos organizadores desse 
volume pela iniciativa em divulgar os trabalhos dos novos 
epistemólogos brasileiros, bem como pelo convite em fazer 
parte deste projeto.  
 
Referências 
 
Alvarez, Maria (2010). Kinds of Reasons: an Essay in the 

Philosophy of Action, Oxford: Oxford University Press. 

Dancy, Jonathan (2000). Practical Reality, New York: Oxford 
University Press. 

Dickinson, Jeremy A. (2012). An Essay on the Ontology of 
Reasons, Tese (Filosofia). Colégio de Artes e Ciências, 
Universidade de Siracusa, Siracusa. 

Evans, Ian (2013). ‘The Problem of the Basing Relation’, 
Synthese 190(14): 2943–2957. 

Goldman, Alvin (1967). ‘A Causal Theory of Knowing’, The 
Journal of Philosophy 64(12): 357–372. 

Hempel, Carl (1965). Aspects of Scientific Explanation and Other 
Essays in the Philosophy of Science. New York: Free 
Press. 

Korcz, Keith A. (1997). ‘Recent Work On The Basing 
Relation’, The American Philosophical Quarterly 34(2): 
171-191. Publicado na internet, disponível através da 
seguinte URL: 
<http://www.ucs.louisiana.edu/~kak7409/RWBR.h
tml>. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  109 
 

 

Korcz, Keith A. (2010). ‘The Epistemic Basing Relation’. 
In: Zalta, E. N. (Ed.). The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy. Publicado na internet, disponível através 
da seguinte URL: 
<http://plato.stanford.edu/archives/spr2010/entrie
s/basing-epistemic/>. 

Lehrer, Keith (1971). ‘How Reasons Give us Knowledge, 
or the Case of the Gypsy Lawyer’, The Journal of 
Philosophy 68(10): 311–313. 

Lehrer, Keith (1990). Theory of Knowledge, Boulder, CO: 
Westview. 

Moser, Paul (1989). Knowledge and Evidence, Cambridge, UK: 
Cambridge University Press. 

Neta, Ram (2011). ‘The Basing Relation’. In: Bernecker, 
Sven; Pritchard, Duncan (Eds.). The Routledge 
Companion to Epistemology, London and New York: 
Routledge, 109-118. 

Plantinga, Alvin (1993). Warrant: The Current Debate, 
Oxford: Oxford University Press. 

Scanlon, Thomas (1999). What We Owe to Each Other, 
Cambridge, MA: Belknap Press. 

Swain, Marshall (1979). ‘Justification and the Basis of 
Belief’. In: Pappas, George (Ed.). Justification and 
Knowledge, Dordrecht: D. Reidel, 25-50. 

Tolliver, Joseph (1982). ‘Basing Beliefs on Reasons’, Grazer 
Philosophische Studien 15: 149–161. 

Turri, John (2009). ‘The Ontology of Epistemic Reasons’, 
Noûs 43(3): 490-512. 



110 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Wilson, George; Shpall, Samuel (2012). ‘Action’. In: Zalta, 
E. N. (Ed.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
Publicado na internet, disponível através da seguinte 
URL: <http://plato.stanford.edu/entries/action/>. 

Woodward, James (2014). ‘Scientific Explanation’. In: 
Zalta, E. N. (Ed.). The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy. Publicado na internet, disponível através 
da seguinte URL: 
<http://plato.stanford.edu/entries/scientific-
explanation/>. 



CONFIANÇA E 
TESTEMUNHO COMO 

INTERPESSOAIS: 
UMA TENTATIVA DE 

ANALOGIA ENTRE ÉTICA 
E EPISTEMOLOGIA DO 

TESTEMUNHO 
Patricia Ketzer 1 

 
 
A procura por uma definição de confiança nos fez 

voltar às origens do termo na busca de compreender seu 
uso em Epistemologia. Muitos autores apontavam para 
definições oriundas de outras áreas, como Sociologia ou 
Filosofia Política, mas uma análise breve do uso do 
conceito nos debates sobre o testemunho apontou para 
Filosofia Moral. A utilização de terminologia oriunda da 
Ética na Epistemologia remonta à História da Filosofia. 
Inicia-se com John Locke (1975), e, posteriormente, dá 
origem a toda uma tradição, conhecida como 
‘deontologismo epistêmico’, que busca definir 
conhecimento fazendo uso de conceitos éticos. Existem 
três opções possíveis quando utilizamos terminologia da 
Ética em Epistemologia. Pode-se utilizar os conceitos no 
mesmo sentido que eles possuem em suas áreas de origem, 
reduzindo os conceitos epistêmicos a conceitos éticos. 
Entretanto, Roderick Firth (1978) apresenta uma defesa 
contundente de que conceitos epistêmicos não são 
redutíveis a conceitos éticos. Firth defende que é possível 

                                                           
1 Email: patriciaketzer@gmail.com. 



112 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

utilizá-los de forma analógica. A analogia seria a segunda 
opção; transpõem-se esses conceitos da Ética, aplicando-os 
na discussão epistemológica. Outra alternativa seria um uso 
exclusivamente epistêmico, que desconsidera as 
características morais dos conceitos. 

Neste trabalho, avaliaremos a possibilidade de um 
uso analógico. Para tal, iremos apresentar a concepção 
formulada por Benjamin McMyler, em seu livro Testimony, 
Trust and Autorithy (2011). McMyler propõe o que ele 
nomeia de ‘modelo de segunda pessoa’, mas sua proposta 
está sujeita às mesmas objeções que se pode apontar a 
qualquer concepção interpessoal, pois considera o conceito 
moral de confiança nos debates sobre testemunho. Deste 
modo, o filósofo será representativo das visões 
interpessoais no decorrer deste trabalho; através de sua 
proposta, avaliaremos a viabilidade de um uso analógico do 
conceito de confiança em Epistemologia. Apresentaremos, 
brevemente, o conceito de confiança em Ética. Em seguida, 
apresentaremos a proposta interpessoal de McMyler. E, por 
fim, destacaremos as principais objeções a essa proposta e 
ao uso do conceito de confiança. 

O conceito de confiança em Filosofia Moral pode ser 
distinguido de dois modos: fiar-se e confiar (Cf. Baier, 
1986). Trata-se de conceitos distintos, com características 
próprias. O conceito de fiar-se remete não apenas a 
pessoas, mas também a coisas. Nos fiamos no despertador, 
ou no semáforo, mas também nos fiamos no transeunte 
desconhecido para nos informar onde fica a estação de 
metrô mais próxima. Essa relação não envolve vínculos 
profundos e quando desapontada não gera atitudes reativas. 
Quando nos fiamos em alguém não nos ressentimos se essa 
pessoa não age conforme o esperado ou não nos informa 
corretamente sobre a próxima estação de metrô, apenas nos 
sentimos desapontados, do mesmo modo que não nos 
sentimos traídos quando o despertador não funciona e nos 
atrasamos para o trabalho. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  113 
 

 

Confiar é um tipo de relacionamento diferente, que 
gera atitudes reativas quando desapontado, tais como raiva 
e ressentimento. Quando confiamos em um amigo e ele 
nos desaponta, nós nos sentimos traídos. Ainda, confiança 
envolve boa vontade, comprometimento e, segundo alguns 
autores (Cf. McLeod, 2011), otimismo para com a pessoa 
confiada. Quem confia tem que estar aberto aos riscos que 
essa confiança pressupõe; a tentativa de eliminar o risco 
através de reflexão racional seguidamente enfraquece a 
atitude de confiança, reduzindo-a a fiabilidade. 

Confiar implica em se colocar em uma situação de 
vulnerabilidade à traição. Frequentemente, confiança é 
incompatível com reflexão racional. Por exemplo, aquela 
confiança que depositamos nas pessoas com o objetivo de 
que ajam de modo fidedigno. Confio que meu amigo não 
retornará a fazer uso de substâncias ilícitas. Confio, ainda 
que saiba que ele já recaiu muitas vezes e que existe grande 
probabilidade de recair novamente. Confiança pode nos 
fazer resistentes a evidências. 

O conceito de confiança em Filosofia Moral é 
definido a partir destas características: uma relação 
interpessoal de fiabilidade na boa vontade do outro, que 
envolve aceitação da vulnerabilidade. Confiar é assumir a 
responsabilidade de identificar a fiabilidade e a boa vontade 
do outro, e ter o direito de delegar algo a esse outro. Por 
outro lado, o confiado assume a responsabilidade de 
corresponder ao que se espera dele com boa vontade.  

Confiança moral implica em aceitação dos riscos e 
em resistência a evidências. A tentativa de eliminar riscos 
através de reflexão racional enfraquece o conceito, pois é 
característica da confiança que se esteja vulnerável à traição 
e aberto aos riscos de confiar em alguém. A busca por 
razões para confiar pode anular a confiança, reduzindo-a a 
fiabilidade. Além disso, ao confiar, é comum que 
desconsideremos evidências contrárias em relação à pessoa 
confiada. E em Epistemologia, assumimos que é errado 



114 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

crer com base em evidências insuficientes. O conceito de 
confiança moral não é dirigido para a verdade, pois muitas 
vezes confiamos por questões que são moralmente 
significativas, mas incompatíveis com fatores epistêmicos. 
Não podemos reduzir o conceito moral de confiança nos 
debates em Epistemologia, pois não maximiza os fins 
epistêmicos de adquirir crenças verdadeiras e evitar crenças 
falsas. 

Ainda, se aceitamos, como alguns autores sugerem 
(Cf. McLeod, 2011), que confiar exige otimismo em relação 
à pessoa confiada, teremos a violação da integridade 
intelectual do indivíduo, que irá crer de forma 
desproporcional às evidências, esperando demais do sujeito 
em quem confia, tornando-se uma pessoa crédula. 
Otimismo e pessimismo não são atitudes aceitas em 
Epistemologia, porque pressupõem esperar demais ou de 
menos, em vez de levar em conta as evidências disponíveis. 
Deste modo, descartamos a possibilidade de uma redução 
do conceito moral na Epistemologia do Testemunho. 

As visões interpessoais de testemunho utilizam o 
conceito de confiança de modo análogo ao uso em 
Filosofia Moral. Trata-se da transposição do conceito de 
confiança moral aplicado à Epistemologia do Testemunho, 
em uma tentativa de considerar os aspectos morais do 
conceito, juntamente com fatores epistêmicos. 
Analisaremos a proposta de Benjamin McMyler como 
representante das concepções interpessoais. 

Concepções interpessoais de testemunho consideram 
a intencionalidade dos agentes, de modo que testemunho é 
concebido no âmbito de práticas religiosas, sociais ou 
políticas e de contextos educacionais. Esta definição de 
testemunho tem sido vista como implicando competência e 
boa vontade epistêmica. McLeod (2011) afirma que 
podemos compreender confiança a partir de várias 
perspectivas, mas elas são coerentes apenas se 
compartilham características da confiança interpessoal. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  115 
 

 

 
A Visão Interpessoal de Benjamin McMyler: O 
Modelo de Segunda Pessoa  
 

McMyler (2011) defende que aprender a partir do 
testemunho é fundamentalmente uma capacidade 
epistêmica social, um empreendimento cooperativo entre 
falante e ouvinte. Somente a crença testemunhal admite 
conceder razões para crer. E, se é possível se conceder 
razões, significa que não somos os únicos responsáveis pela 
justificação de nossas crenças. Se perguntado sobre como 
sabe, você tem o direito de transferir a resposta à outra 
pessoa, o que ele nomeia direito epistêmico de conceder. 
McMyler (2011) define esse direito como uma obrigação de 
os sujeitos envolvidos na relação testemunhal responderem 
a desafios sobre suas crenças, ou abandoná-las. A 
peculiaridade da justificação testemunhal é justamente que 
o ouvinte possa recorrer ao falante original quando 
questionado, lançando para ele o desafio de responder à 
questão. 

Entretanto, McMyler (2011) destaca que nem todo 
desafio epistêmico pode ser concedido ao falante original. 
“Um ouvinte tem o direito de conceder somente aqueles 
desafios que envolvem a produção de evidência contra o 
que tem afirmado saber” (McMyler, 2011: 63). Em uma 
relação testemunhal, em que um falante afirma (direta ou 
indiretamente) que p para um ouvinte, o falante assume o 
ônus epistêmico2 de p, mas o ouvinte assume o ônus 
epistêmico3 em relação à fidedignidade do falante. Assumir 
o ônus epistêmico em relação à fidedignidade do falante, 

                                                           
2 O que McMyler parece compreender por ônus epistêmico (epistemic 
burden) é a obrigação de responder às objeções que possam ser 
levantadas para as proposições proferidas. 

3 No caso do ouvinte, ele deve responder às objeções sobre a 
fidedignidade do testificador.  



116 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

entretanto, não quer dizer que o ouvinte esteja indo às suas 
próprias conclusões sobre se p é verdadeiro, exatamente 
por isso ele pode conceder ao falante quando questionado 
sobre p. O ônus epistêmico é compartilhado entre falante e 
ouvinte, de modo que o ouvinte pode conceder ao falante, 
mas se o falante não der conta do questionamento 
levantado, ambos perdem justificação. 

O que distingue justificação testemunhal de outros 
tipos de justificação é o direito epistêmico de conceder, de 
modo que o grande problema em Epistemologia do 
Testemunho seria explicar esse direito. Quando temos o 
direito de conceder ao falante? Por que temos e por que 
não temos esse direito? 

Vamos pensar no seguinte caso: eu escutei Marcelo 
dizer a Ana, na saída para o almoço, que tinha o Compêndio 
de Epistemologia em sua mochila. No almoço, André 
comenta comigo que precisa fazer uma consulta ao livro, e 
eu lhe digo que Marcelo está com ele. Ele me pergunta 
como eu sei, e apresenta um desafio4 para minha crença: 
“Eu mencionei para Marcelo que precisava do livro e ele 
não me ofereceu!”, afirma André. Eu tenho o direito 
epistêmico de conceder a Marcelo o questionamento de 
André, mesmo que Marcelo não tenha dito para mim que 
estava com o livro, porque ele afirmou publicamente para 
Ana, e eu o ouvi. 

Mas existem alguns casos nos quais ouvir alguém 
dizer que p não basta para que eu possa conceder a essa 
pessoa se questionado sobre p. Um dos casos que McMyler 
(2011) destaca é a espionagem. Eu ouvi Ana afirmar que p 
porque implantei uma escuta em seu telefone, de modo que 
isso me impede de conceder a ela qualquer autoridade. As 
palavras de Ana podem até servir de evidência para minha 
crença de que p, mas eu não posso conceder a ela, pois 
estou chegando a p por minhas próprias conclusões. Nesse 

                                                           
4 McMyler utiliza essa terminologia; no inglês, challenge. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  117 
 

 

caso, não há a relação intencional necessária para 
justificação testemunhal5. 

A defesa de McMyler (2011: 66) é a de que 
justificação testemunhal exige endereçamento a um 
ouvinte, seja através do proferimento público de uma 
sentença, seja através de proferimento direto a determinado 
ouvinte. Mas, em casos no quais não há intenção de 
informar, como no caso da escuta no telefone, não há 
justificação testemunhal. Pode-se admitir que, nesses casos, 
a declaração do falante, mesmo sem intenção, pode servir 
como evidência, mas, como McMyler defende que o que 
caracteriza a relação testemunhal enquanto tal é a 
possibilidade de conceder ao falante, e esses casos não se 
aplicam, então não são casos de justificação testemunhal. 

Endereçamento é uma condição necessária para 
justificação testemunhal, não uma condição suficiente. Se o 
problema do testemunho é explicar o privilégio de segunda 
pessoa, que permite conceder desafios de volta ao falante, a 
resposta é relativamente simples: em uma relação 
testemunhal, o falante assume a responsabilidade 
epistêmica (epistemic responsibility)6 de enfrentar os desafios 
referentes à sua afirmação, e o ouvinte reconhece a suposta 
responsabilidade epistêmica do falante ao se colocar 
disposto a conceder autoridade. 

Essa relação requer a cooperação entre falante e 
ouvinte; se essa cooperação não existe, seja porque o 
falante não assume a responsabilidade de enfrentar o 
desafio, seja porque o ouvinte não lhe concede autoridade 

                                                           
5 O falante não possui a intenção de informar que p.  

6 Apesar de McMyler não fornecer uma definição clara do que está 
entendendo por responsabilidade epistêmica, no contexto das relações 
interpessoais de testemunho parece tratar-se de nada além de arcar com 
o ônus epistêmico. O filósofo defende que o testemunho é sui generis 
epistemológico, e, a partir disso, trata todos os conceitos pressupostos 
na relação interpessoal de testemunho (responsabilidade, autoridade, 
confiança, direito) como epistemológicos. 



118 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

para fazê-lo, então o ouvinte não terá justificação 
testemunhal. Para McMyler (2011), essa atividade 
cooperativa entre falante e ouvinte é uma condição 
necessária para justificação testemunhal, mas é também o 
que lhe dá sua característica mais peculiar, que a torna 
diferente de outras formas de justificação. 

Para esclarecer, McMyler (2011) traça uma distinção 
entre contar7 algo a alguém e meramente dizer algo a alguém. 
Quando eu conto que p e marco essa declaração por 
expressões como “Eu acredito que p” ou “Eu penso que 
p”, estou assumindo a responsabilidade de responder aos 
desafios pelo meu ouvinte. Mas pode haver casos nos quais 
eu não esteja segura sobre p e não queira assumir a 
responsabilidade; nesses casos, posso ainda afirmar p, mas 
espero que meu ouvinte chegue a p por suas próprias 
conclusões. Ele não só não pode conceder a mim, como 
tampouco irá fazê-lo, se, ao investigar sobre p, chegar à 
conclusão de que p é verdadeiro. Assim, não se trata de 
justificação testemunhal. Se não existe uma atividade 
cooperativa, que inclui a intenção de informar, a 
pressuposição da responsabilidade do falante por parte do 
ouvinte, o falante assumindo essa responsabilidade, e o 
direito do ouvinte de conceder, não há justificação 
testemunhal. 

Quando o ouvinte utiliza o ato de fala de outra 
pessoa apenas para contar como evidência para sua crença, 
mas chega às conclusões por inferência própria não se trata 
de justificação testemunhal. A concepção elaborada por 
McMyler considera que o ouvinte tem a obrigação de 
buscar suas próprias conclusões sobre a fidedignidade 
(trustworthiness) do falante, mas também que ele não está na 
posição de chegar a suas próprias conclusões sobre o 
conteúdo do testemunho do falante. 

                                                           
7 Em inglês telling. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  119 
 

 

A concepção de testemunho formulada pelo filósofo 
envolve confiança no falante, responsabilidade do ouvinte 
sobre em quem confiar, responsabilidade do falante sobre o 
que afirma e direito do ouvinte de conceder ao falante. É 
uma contribuição interpessoal, que envolve 
responsabilidade e autoridade, e concebe o testemunho 
como uma capacidade epistêmica social. 

No livro Testimony, Trust and Autorithy (2011), 
McMyler apresenta a abordagem de segunda pessoa, 
iniciando por uma distinção muito relevante. Ele afirma 
que casos de conhecimento testemunhal envolvem confiar 
em um falante, mas que “confiar (trusting) em outra pessoa 
envolve mais do que meramente fiar-se (relying) na pessoa” 
(McMyler, 2011: 91). Fiabilidade (reliability) aparece em uma 
perspectiva mais individualista, e é considerada o suficiente 
para formar uma razão epistêmica. Trata-se de uma espécie 
de dependência epistêmica entre os agentes e suas fontes de 
conhecimento. Fiabilidade (reliability) é o que confere status 
de evidência a algo, e fiar-se é a atitude do agente para 
aceitar algo como evidência. Já confiar (trust) implica boa 
vontade do falante em prol das necessidades do ouvinte, e 
está em uma perspectiva interpessoal. 

Geralmente, quando falamos dos nossos próprios 
sentidos, estamos falando de fiabilidade (reliability), a mesma 
terminologia que utilizamos para coisas materiais. 
Fiabilidade expressa uma relação mais básica com o 
mundo; nos fiamos que as regras morais básicas serão 
cumpridas e que o mundo irá funcionar da forma 
adequada. Mas, caso isso não ocorra, não nos sentimos 
traídos, apenas decepcionados. Quando o ônibus não passa 
no horário, por exemplo, me sinto decepcionada, mas isso 
não faz com que eu deixe de acreditar no funcionamento 
das instituições. Com meus sentidos se passa o mesmo, me 
sinto decepcionada quando me engano, mas não me sinto 
traída. Entretanto, quando confio em alguém e essa pessoa 



120 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

me engana deliberadamente, me sinto traída, pois é a 
violação de uma relação mais profunda. 

McMyler (2011: 91) afirma que podemos nos fiar 
(rely) em alguém sem confiar (trust) nessa pessoa. Quando 
pedimos informações a completos estranhos na rua, 
estamos nos fiando neles. Não confiamos, não se 
estabelece nenhuma relação de direitos e deveres, mas, 
ainda assim, acreditamos quando nos indicam a direção e 
seguimos suas indicações. Para McMyler (2011), confiar 
nos outros para adquirir justificação testemunhal envolve 
mais do que meramente fiar-se de que as pessoas estejam 
falando coisas verdadeiras. Confiar envolve, pelo menos, 
fiar-se em que o outro diga coisas verdadeiras por sua boa 
vontade em relação a nós. Assim, confiar envolve também 
pressupor a boa vontade do outro em me auxiliar, mais do 
que simplesmente crer que o que o outro diz é verdadeiro. 

A perspectiva de segunda pessoa considera que, em 
muitos casos, o ouvinte aceita as palavras do falante e as 
toma para si, assumindo o testemunho do falante com base 
em autoridade, e, nesses casos, parece que há confiança. 
São casos nos quais o ouvinte não busca uma conclusão 
própria para sua crença, e por isso são casos que merecem 
um tratamento diferenciado. Os adeptos desse modelo 
reconhecem que existe diferença entre casos em que o 
ouvinte apenas fia-se nas palavras do falante para 
encaminhá-lo à verdade e casos em que o ouvinte confia no 
falante e não busca suas próprias conclusões. 

Nesta perspectiva, testemunho é considerado razão 
epistêmica genuína, no sentido amplo de algo que conta 
como razão para verdade ou probabilidade de uma 
proposição, mas não no sentido de colocar o sujeito em 
uma posição de chegar às suas próprias conclusões sobre a 
proposição. No modelo de segunda pessoa, a expressão de 
um falante de que p é razão para o ouvinte crer que p, mas 
não de modo a chegar às suas próprias conclusões sobre p. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  121 
 

 

O objetivo dessa proposta é exatamente fornecer 
uma explicação de casos de justificação nos quais o sujeito 
não está chegando às conclusões por si próprio, mas está 
confiando em um falante como guia para adquirir crenças 
verdadeiras. Sendo que o conceito de confiança 
tradicionalmente implica boa vontade, na abordagem de 
segunda pessoa o conceito é compreendido como 
fiabilidade na boa vontade do outro.  

Quando confiamos no testemunho dos outros para 
nos guiarem para verdade, a boa vontade é compreendida 
em termos de responsabilidade epistêmica. Quando o 
ouvinte confia no falante, ele delega a este a 
responsabilidade de responder aos desafios sobre sua 
crença. Para McMyler (2011), testemunhar implica em 
assumir a responsabilidade sobre suas afirmações, enquanto 
que confiar no testemunho implica fiar-se na 
responsabilidade do falante. 

O ouvinte tem o direito epistêmico de conceder os 
desafios que são colocados à sua crença de volta ao falante 
no qual ele confiou para adquirir a crença. Mas é 
importante destacar que nem todos os desafios são 
responsabilidade do falante. Quando questionado sobre a 
sinceridade ou honestidade do falante, o ouvinte não pode 
conceder, sendo ele próprio o responsável por responder.  

O ouvinte pode conceder desafios referentes ao 
conteúdo do testemunho do falante, e o falante é 
epistemicamente responsável por respondê-los, mas o 
ouvinte é epistemicamente responsável por responder 
sobre a honestidade e a sinceridade do falante. Aqui o 
testemunho está diretamente conectado com o tipo de 
responsabilidade epistêmica assumido por ambas as partes 
no processo de dar e receber testemunho. Testemunho é 
compreendido como razão de segunda pessoa para crer. 

McMyler (2011: 94) define testemunho como a 
“consideração que justifica uma crença em virtude da 
relação de autoridade e responsabilidade existente entre um 



122 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

remetente e um destinatário”, de modo que não somente o 
falante tem responsabilidade epistêmica quando profere um 
testemunho, tendo, assim, que arcar com as objeções que 
possam ser endereçadas à sua afirmação, como também o 
ouvinte tem responsabilidade quando aceita o testemunho 
de um falante, pois precisa arcar com as objeções sobre a 
sinceridade e a honestidade desse falante. O ouvinte tem 
que reconhecer a honestidade e a sinceridade do falante, 
pressupor a boa vontade deste, e assim conceder autoridade 
ao testemunho, formando suas crenças com base nele. 

Nossas crenças testemunhais, no modelo de segunda 
pessoa, são justificadas através de nossa relação com outras 
pessoas; assim, quando questionados sobre nossa 
justificação, podemos simplesmente citar o falante. Isso 
torna o testemunho um tipo muito específico de razão para 
crer, uma razão de segunda pessoa. McMyler (2011) 
defende que essas razões de segunda pessoa têm 
significância epistêmica e não apenas pragmática como 
muitos autores têm defendido. 

McMyler (2011) distingue entre (1) confiar em e (2) 
confiar que. Confiar em é ceder a alguém a responsabilidade 
sobre algo que é importante para nós. Confiar que equivale a 
acreditar fortemente, com base em razões, que alguém agirá 
de determinado modo. Em seu exemplo, um policial que 
está espionando Mary durante semanas confia que, hoje, 
antes do trabalho, ela deixará as crianças na escola, porque 
é o que ela faz diariamente antes do trabalho. Isso é 
diferente de afirmar que o policial confia em Mary para deixar 
as crianças na escola. Podem haver casos em que (1) e (2) 
coincidam, podem haver casos em que (1) seja verdadeiro e 
(2) não, ou que (2) seja verdadeiro e (1) não, mas 
definitivamente expressam coisas diferentes. E não se trata 
de variações contextuais; no mesmo contexto, confiar que e 
confiar em expressam coisas diferentes. Em (1), a confiança é 
dirigida a uma pessoa, enquanto em (2) é dirigida a uma 
proposição. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  123 
 

 

Podem-se compreender as proposições como 
dirigidas à segunda e à terceira pessoa, sendo que a 
proposição “Confio em Mary para pegar as crianças hoje” 
representa uma atitude de segunda pessoa, enquanto 
“Confio que Mary irá pegar as crianças hoje” representa 
uma atitude de terceira pessoa. Quando eu confio em Mary, 
estou reconhecendo que ela possui autoridade e 
competência, e, assim, estabeleço com ela uma relação 
interpessoal de segunda pessoa. Mary torna-se responsável 
por fazer o que lhe confiei. Caso não fizer, a consequência 
será uma atitude de ressentimento de minha parte. 

McMyler (2011) compreende esse tipo de relação 
interpessoal de segunda pessoa como relações normativas 
bipolares, porque pressupõem atitudes de ambas as partes 
envolvidas na relação, que funcionam como respostas em 
relação à atitude do outro. O mesmo não ocorre em 
relações de terceira pessoa, ou confiança que. Se eu apenas 
confio que Mary pegará às crianças na escola, eu não estou 
cedendo autoridade e competência à Mary; ela não é 
responsável por realizar a ação, e tampouco eu teria direito 
de me ressentir com ela por não fazê-lo. 

O tipo de relação de confiança no qual os teóricos da 
confiança estão mais interessados é o interpessoal (Cf. 
McLeod, 2011), que envolve fiar-se na boa vontade do 
confiado, mais do que formas de confiança diretamente 
cognitivas. Esse tipo de relação é essencialmente 
interpessoal, principalmente porque envolve o risco de 
traição. O confiado coloca-se em uma posição vulnerável, 
na qual pode ser traído por aquele em quem confia, 
tornando-se assim dependente do outro. 

Já para McMyler (2011), confiar é uma atitude 
cognitiva de segunda pessoa. Confiança envolve o 
reconhecimento do confiado pelo confiante em uma 
relação interpessoal, mas envolve também tomar algo como 
verdadeiro com o objetivo de acertar. Nesse sentido, 
confiar é muito semelhante a crer; a diferença está apenas 



124 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

no que justifica a crença. A confiança é justificada pela 
relação interpessoal entre confiante e confiado. Quando 
confio em alguém, acredito que essa pessoa fará algo que 
espero que ela faça. No exemplo anterior, se confio em 
Mary para pegar as crianças na escola, é porque acredito 
que ela pegará as crianças na escola. O que justifica minha 
confiança é a relação interpessoal que estabeleço com Mary. 
Essa relação interpessoal dá suporte epistêmico à minha 
crença. Confiança interpessoal é crença embasada em 
razões fornecidas por outra pessoa. 

Confiar tem sido distinguido de crer por muitos 
filósofos, ou ainda compreendido como crer sem razões. 
Na perspectiva de McMyler (2011), não se trata de crer sem 
razões, senão de crer com base em razão testemunhal. 
Quando confiamos em alguém, acreditamos no que a 
pessoa diz com base em seu testemunho; trata-se de uma 
razão de segunda pessoa para crer. Pode ser que não 
tenhamos nenhuma razão impessoal ao acreditar com base 
em testemunho, mas isso não quer dizer que não tenhamos 
razões. Nessa concepção de testemunho, confiança é 
embasada em razões de segunda pessoa e pressupõe uma 
dependência interpessoal irredutível na pessoa confiada. 

É importante distinguir entre o que justifica a atitude 
de confiar em alguém para algo e o que justifica a crença 
envolvida em confiar em alguém para algo. Se 
consideramos que a crença envolvida em confiar em 
alguém é justificada apenas através de nossas evidências 
para a fidedignidade da pessoa, então é difícil ver como isso 
difere de uma crença que não envolve confiança. Mas 
McMyler (2011) sugere que devemos conceber a crença 
envolvida em confiar em alguém como justificada através 
do relacionamento interpessoal entre falante e ouvinte. 
Nesse caso, a fidedignidade do falante serviria como um 
pano de fundo que coloca o ouvinte em uma posição de 
considerar o relacionamento interpessoal como capaz de 
gerar razões de segunda pessoa, ao menos implícitas, para 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  125 
 

 

confiar. Confiança é, deste modo, uma atitude 
irredutivelmente interpessoal. 

Quando confio em alguém para crer que p, essa 
pessoa assume parte da responsabilidade sobre minha 
crença. Eu não estou indo às minhas próprias razões sobre 
p, apenas tenho minhas próprias razões para crer na 
fidedignidade da pessoa. O relacionamento interpessoal que 
mantemos gera razões de segunda pessoa para crer que p. 
Se desafiado sobre minha crença, posso conceder o desafio 
a outra pessoa, que tem a responsabilidade epistêmica de 
dar conta dele. 

Confiança é compreendida tanto como cognitiva, 
quanto como irredutivelmente interpessoal. É cognitiva na 
medida em que confiar em alguém para algo envolve 
acreditar na pessoa com base em razão genuinamente 
epistêmica. E é interpessoal na medida em que a razão que 
justifica a crença é irredutivelmente de segunda pessoa. Isso 
faz com que, ao confiar em alguém, eu não seja 
completamente epistemicamente responsável pela minha 
crença, já que posso conceder as razões para crer à pessoa 
em quem confiei. A pessoa em quem confio é parcialmente 
epistemicamente responsável pela justificação de minha 
crença, de modo que, ao ser desafiado sobre a crença, 
posso conceder as razões para crer a ela. 

O modelo de segunda pessoa considera que o 
testemunho pode ser fonte de conhecimento e/ou 
justificação porque é uma prática generalizada na vida diária 
de todos os seres humanos graças a qual tornamos possível 
a distribuição e a partilha do conhecimento. Essa prática 
implica em um tipo de atitude cooperativa entre agentes. 

Testemunho é uma relação social comunicativa, que 
envolve reconhecimento. Por parte do ouvinte, o 
reconhecimento da autoridade do falante; por parte do 
falante, o reconhecimento da precariedade epistêmica do 
ouvinte. Seria esse reconhecimento mútuo suficiente para 
tornar a resposta do falante uma razão epistêmica para o 



126 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

ouvinte8? McMyler oferece uma boa contribuição ao 
salientar a presença de deveres e direitos na relação de 
testemunho, mas não dá conta de todas as preocupações 
epistemológicas. Vejamos a seguir as objeções que atingem 
diretamente sua proposta, bem como aquelas que se 
aplicam às visões interpessoais como um todo. 

 
Objeções às Visões Interpessoais: A Impossibilidade 
de uma Analogia 
 

Uma objeção que se pode levantar à proposta de 
McMyler é a de que o falante e o ouvinte podem cumprir 
todos os requisitos para a relação interpessoal de 
testemunho sem que nada epistemicamente relevante esteja 
envolvido. Podemos pensar em um caso onde o falante 
assume a responsabilidade sobre o que ele testifica, e assim 
o ouvinte possui o direito de deferir. O falante é sincero9, e 
existe uma relação de confiança entre ambos, de modo que 
o ouvinte avaliou a fidedignidade do falante, e o falante tem 
boa vontade para com o ouvinte. Todas as características 
interpessoais para o conhecimento testemunhal descritas 
por McMyler estão preenchidas, e ainda assim o falante não 
transmite conhecimento testemunhal porque nada implica 
que seu testemunho seja fiavelmente conducente à verdade 
(Hinchman, 2012). 

No último capítulo de seu livro, McMyler insere mais 
dois requisitos que o falante deve cumprir em uma relação 
testemunhal, que até então não haviam sido tratados como 

                                                           
8 Esses questionamentos são fruto dos diálogos com o Professor Dr. 
Fernando Broncano, que suscitaram tais inquietações. 

9 McMyler considera que não se pode adquirir conhecimento 
testemunhal a partir de testemunho insincero, pois, quando há 
insinceridade, não há responsabilidade em relação ao que se afirma, e 
assim não se cumpre uma das condições necessárias para o 
conhecimento testemunhal tal como proposto pelo autor. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  127 
 

 

condições para o conhecimento e/ou justificação 
testemunhal. Além de sincero, o falante deve ser 
competente e fiável.  Ele parece lançar mão dessas 
exigências ao notar que os requisitos da relação interpessoal 
de testemunho não são suficientes para haver transmissão 
de conhecimento e/ou justificação. 

Até o momento, a argumentação afirmava que o 
ouvinte deveria julgar o falante como epistemicamente 
competente ou uma autoridade em relação à p. No capítulo 
5 de Testimony, Trust and Authority, ele afirma que o falante 
não deve apenas ser julgado como autoridade relevante pelo 
ouvinte, mas deve realmente ser uma autoridade relevante. 
Passa, então, a defender como condição necessária que o 
falante esteja “[…] em uma posição para si mesmo gerar a 
razão da crença fornecida por ela ao vir e dizer ao público 
que p” (McMyler, 2011: 162). 

Epistemólogos tendem a considerar que uma razão 
para crer é algo que torna uma crença provavelmente 
verdadeira. Não parecem dispostos a admitir que crenças 
podem estar justificadas, ou que possa haver transmissão de 
conhecimento simplesmente em decorrência da 
dependência epistêmica entre falante e ouvinte. Tudo indica 
que McMyler apela para os requisitos de competência e 
fiabilidade do falante ao perceber a forte objeção que pode 
ser direcionada à sua proposta, a saber, que as condições 
apresentadas para o conhecimento testemunhal podem ser 
cumpridas mesmo que nenhum objetivo epistêmico esteja 
envolvido. 

No capítulo 5, ele assume que “uma consideração é 
evidência de uma proposição p apenas no caso em que 
conta a favor da verdade, confirma, ou torna provável p” 
(McMyler, 2011: 153). Entretanto, durante todo o 
desenvolvimento da proposta, os únicos pressupostos para 
que houvesse justificação e/ou conhecimento testemunhal 
eram a responsabilidade epistêmica do falante sobre a 
afirmação, o direito epistêmico do ouvinte deferir ao 



128 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

falante, e a presença de sinceridade e confiança. Mas, 
mesmo que todas essas condições estivessem cumpridas, o 
falante poderia não ser conducente à verdade, por ter um 
histórico de erros em testemunhos desse tipo, por exemplo 
(Hinchman, 2012). Para resolver esse problema, McMyler 
apela aos novos requisitos de competência e fiabilidade. Se 
o falante for competente e fiável, ele é conducente à 
verdade. Anteriormente, bastaria que o ouvinte o julgasse 
competente e fiável, não que ele realmente o fosse. 

Segundo Hinchman (2012), essa inserção de novos 
requisitos de competência e fiabilidade para o falante está 
em profundo desacordo com o modelo de segunda pessoa 
proposto pelo autor. Inicialmente, o modelo de segunda 
pessoa era sustentado pela tese de que as relações 
interpessoais de autoridade e responsabilidade existentes 
entre o falante e o ouvinte contavam em favor da 
proposição acreditada como razões evidenciais. McMyler 
(2011: 155) formula seu modelo de segunda pessoa como 
segue: 

 
Assim, não só são razões testemunhais 
probatórias/evidenciais, não só elas genuinamente 
contam em favor da verdade da proposição 
acreditada, mas fazem isso precisamente em virtude 
das relações interpessoais de autoridade e 
responsabilidade existente entre remetente e 
destinatário. O sentido no qual razões testemunhais 
são evidenciais, não pode, assim, ser dissociado do 
sentido no qual elas são de segunda pessoa. O 
testemunho equivale à evidência precisamente em 
virtude de suas características de segunda pessoa, 
ou assim parece. 

 
Nota-se que razões testemunhais são consideradas 

como equivalentes a razões evidenciais, dando conta da 
conducência à verdade, exatamente por suas características 
interpessoais. O que as torna razões de segunda pessoa as 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  129 
 

 

torna evidenciais. Os conceitos de autoridade e 
responsabilidade cumpririam um papel evidencial. 
Posteriormente, aumenta-se a exigência evidencialista 
solicitando que o falante seja competente e fiável. 

Em um primeiro momento, no qual o foco da 
justificação testemunhal é a relação interpessoal e não a 
competência do falante, é o conceito de responsabilidade 
que deve dar conta das exigências epistêmicas. O conceito 
de autoridade apenas expressa a capacidade do falante de 
fornecer razões, não explicando o caráter evidencial dessas 
razões. Assim, o que torna o testemunho uma razão para 
crer é a relação de responsabilidade instituída entre falante 
e ouvinte. Mas Hinchman (2012) questiona como essa 
relação de responsabilidade poderia contar em favor da 
verdade da proposição se o falante não for conducente à 
verdade. Por isso, nas últimas páginas do livro, o autor 
apela para as condições de competência e fiabilidade. O 
problema é que essas condições parecem desempenhar 
todo o papel de garantir que o testemunho seja 
adequadamente epistêmico, e toda a descrição da relação 
testemunhal desenvolvida no decorrer do livro parece 
perder importância. 

McMyler tenta resolver a falha epistêmica de sua 
teoria afirmando que falantes que não são fiáveis e 
competentes não podem fornecer razões evidenciais através 
de testemunho. Razões evidenciais são razões conducentes 
à verdade. O que ocorre é que toda a caracterização da 
relação interpessoal de testemunho que focava na relação 
entre ouvinte e falante, bem como na responsabilidade do 
falante, não faz qualquer trabalho estritamente epistêmico. 

Hinchman (2012) observa que confiança e autoridade 
muitas vezes estão no cerne da relação através da qual um 
falante torna o conhecimento disponível a um ouvinte, mas 
questiona se esse relacionamento interpessoal pode ele 
próprio explicar a relação epistêmica. A proposta de 
McMyler, a despeito de fornecer uma boa explicação das 



130 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

relações interpessoais de testemunho, falha em apontar o 
caráter epistêmico dessa relação. 

Thomas Simpson (2013) também salienta a falta de 
objetivos epistêmicos compondo a relação interpessoal de 
testemunho proposta por McMyler. A suposição da 
responsabilidade do falante pode fornecer ao ouvinte 
razões pragmáticas ou morais para crer, mas nada na 
natureza da relação interpessoal indica que ela seja 
conducente à verdade. A mesma objeção pode ser dirigida a 
todas as contribuições interpessoais de confiança, 
conforme salienta Lackey em Learning from words. Para 
Lackey (2008: 222) as visões interpessoais de testemunho, 
quando genuinamente interpessoais são 
epistemologicamente impotentes. 

Lackey (2008) analisa as visões interpessoais de 
testemunho e apresenta algumas objeções cruciais a estas. 
Mesmo concepções não evidenciais precisam admitir que 
crenças justificadas por testemunho têm que ser resistentes 
a contraevidências. A justificação testemunhal não pode ser 
mantida diante da presença de contraevidência não 
derrotada. Mas Lackey vai argumentar que, se, como 
afirmam as concepções interpessoais, o valor epistêmico 
das crenças testemunhais é definido por certas 
características não evidenciais da relação interpessoal entre 
falante e ouvinte, não fica claro como essas características 
poderiam derrotar uma contraevidência para o 
testemunho10. Assim, 

 
[...] se o defensor de VIT11 faz um sacrifício e 
afirma que a razão não evidencial fornecida pelo 
seu testemunho não pode simplesmente funcionar 
como contraevidência à contraevidência, então isto 
equivale a uma concessão para a irrelevância 

                                                           
10 Ver o exemplo do ornitologista (Lackey, 2008: 225). 

11 Abreviação de ‘visões interpessoais de testemunho’. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  131 
 

 

epistemológica das razões fornecidas por 
testemunho (Lackey, 2008: 226). 

 

Se as características não evidenciais da relação 
interpessoal de testemunho, que justificam a crença do 
sujeito, não são capazes de funcionar como derrotadores de 
contraevidências, então elas não têm qualquer significância 
epistemológica, o que torna as teorias interpessoais 
epistemologicamente impotentes. 

Ainda, a contraevidência pode ser fornecida pelo 
testemunho de outra pessoa12 com quem o ouvinte também 
possui uma relação interpessoal. Nesse caso, qual 
testemunho irá prevalecer? Como uma relação interpessoal 
não evidencial poderia servir como contraevidência para 
outra relação interpessoal não evidencial? Por outro lado, 
como uma razão evidencial poderia, de algum modo, 
derrotar crenças testemunhais não evidenciais? Lackey 
(2008: 226) pontua a dificuldade inerente às visões 
interpessoais não evidenciais: 

 
[...] se as razões apresentadas pelo testemunho 
ficam inteiramente fora do reino das evidências, 
como todos os proponentes da VIT mantêm, então 
esse ponto de vista enfrenta o difícil desafio de 
explicar a relação entre tais razões não evidenciais e 
as contraevidências que são capazes de derrotar tais 
razões. 

 

McMyler (2011) admite que a responsabilidade do 
falante dá ao ouvinte razões para acreditar no testemunho. 
Entretanto, Lackey (2008) questiona que assumir 
responsabilidade possa ter qualquer valor epistêmico, 
porque não é conducente à verdade. Pode ter valor moral 
ou pragmático, mas não epistêmico. Um defensor da 
concepção de segunda pessoa poderia argumentar que a 

                                                           
12 Tal como no exemplo do ornitologista formulado por Lackey. 



132 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

suposição de responsabilidade do falante pelo ouvinte o 
torna epistemicamente responsável, não culpável ou 
racional ao crer que p. Entretanto, isso é um erro, pois o 
fato de o falante assumir a responsabilidade sobre a 
verdade de p não torna o ouvinte epistemicamente 
responsável. O fato de que um mentiroso compulsivo 
assume a responsabilidade pela verdade de uma afirmação 
não me torna não epistemicamente censurável ou 
epistemicamente responsável ao acreditar em seu 
testemunho (Lackey, 2008: 229). 

Assumir a responsabilidade sobre a verdade das 
afirmações só possui valor epistêmico quando o falante o 
faz de forma apropriadamente epistêmica, sobre 
circunstâncias epistemicamente apropriadas. Por exemplo, 
eu posso assumir a responsabilidade sobre a afirmação de 
que me recordo de que, aos três anos, sofri um acidente de 
carro, mas minha memória não é uma fonte epistêmica 
fiável nesse caso, mesmo que eu faça essa afirmação de 
forma sincera, com boa vontade e assumindo a 
responsabilidade. “Por isso, é somente quando um falante está se 
responsabilizando pela verdade de sua asserção, que está propriamente 
fundamentada epistemicamente, que ela tem a capacidade de conferir 
valor epistêmico sobre crenças testemunhais” (Lackey, 2008: 229, 
grifo da autora). Ou a responsabilidade assumida pelo 
falante é conectada com a verdade (não vem ao caso de que 
modo, desde que seja), ou ela não é propriamente 
epistêmica, e, se esse for o caso, não é do interesse da 
Epistemologia do Testemunho. 

Deste modo, embora genuinamente interpessoal, o 
modelo de segunda pessoa é epistemologicamente 
impotente, porque, da forma como é proposto, mesmo na 
ausência de condições epistêmicas no falante e/ou no 
ouvinte, a relação interpessoal de testemunho seria capaz 
de transferir justificação. Podemos supor um caso em que o 
falante seja completamente não fiável para aqueles casos de 
testemunho, mas, se ele assumir a responsabilidade, for 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  133 
 

 

sincero e possuir boa-vontade, as condições para 
justificação testemunhal se cumprem – ou um caso no qual 
o ouvinte possa adquirir crença justificada mesmo diante de 
contraevidência relevante. 

Lackey (2008: 235) apresenta, ainda, outro exemplo 
que atinge as visões interpessoais de testemunho e 
consequentemente o modelo de segunda pessoa. 
Suponhamos um contexto no qual duas pessoas, João e 
Marcelo, estão conversando, e João conta a Marcelo que seu 
chefe está tendo um caso com uma funcionária. Uma 
terceira pessoa escuta a afirmação, que não foi dirigida a 
ela. Esse “intruso” não faz parte do relacionamento 
interpessoal, não há boa vontade do falante para com ele, 
não há responsabilidade e, por isso, não há direito do 
ouvinte de deferir. Entretanto, não parece haver nenhuma 
diferença epistemológica significativamente relevante entre 
Marcelo, que participa da relação interpessoal, e o intruso. 
Isso significa que não há nenhuma diferença 
epistemológica relevante entre contar e dizer, pois ambos 
estão ouvindo a mesma afirmação com o mesmo grau de 
fiabilidade e a mesma condutibilidade à verdade. 

Os dois também possuem a mesma base para a 
fiabilidade do falante, todos trabalham juntos no mesmo 
escritório; desse modo, não é mais racional para um do que 
para outro crer no testemunho, pelo simples fato de que ele 
foi direcionado a Marcelo e não ao “intruso”. Lackey (2008: 
236) ainda varia o exemplo, supondo um caso no qual 
Marcelo pudesse ter com João uma amizade desde a 
infância, o que forneceria mais razões para confiar no 
testemunho. Mas, segundo a filósofa, isso não serviria para 
suportar as contribuições interpessoais de testemunho, 
porque mostraria apenas que Marcelo tem mais razões para 
crer no testemunho do que o intruso que escuta atrás da 
porta, não que as características do relacionamento podem 
afetar o valor epistêmico do testemunho. Isso mostra 
apenas que um ouvinte que possui mais informações sobre 



134 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

a fidedignidade do falante pode adquirir crença testemunhal 
mais justificada do que aquele que não possui essas 
informações, não que a relação interpessoal gera mais 
justificação. 

A diferença estabelecida entre contar e dizer é que, 
quando alguém meramente ouve outra pessoa dizer que p, ela 
não pode conceder ao falante que p; já quando o falante 
conta ao ouvinte que p, ele assume a responsabilidade, o que 
dá ao ouvinte direito de conceder desafios sobre p ao 
falante. Mas Lackey afirma que essa diferença não 
apresenta nenhuma significância epistemológica relevante 
para o conhecimento testemunhal. Ela questiona ainda se 
as relações testemunhais são estabelecidas dessa maneira. 

Suponha que João diz a Marcelo que a irmã de Ana 
tem problemas com abuso de álcool, e Ana escuta essa 
afirmação. Sendo que se trata de sua irmã, parece que Ana 
deveria ter o direito de exigir a responsabilidade de João 
sobre a afirmação. Mas, como a afirmação foi dirigida a 
Marcelo, conforme as visões interpessoais apenas ele 
poderia exigir responsabilidade. Contudo, se ambos 
ouviram a mesma afirmação, proferida pela mesmo pessoa, 
por que apenas Marcelo teria o direito de conceder os 
desafios e exigir a responsabilidade de João? Considerando 
que a afirmação diz respeito à irmã de Ana, parece que ela 
tem ainda mais direito de exigir que João se responsabilize 
sobre o que diz13. 

Características interpessoais não acrescentam valor 
epistêmico às crenças testemunhais para além do valor 
epistêmico que elas já possuem por sua condutibilidade à 
verdade; isso torna as concepções interpessoais de 
testemunho epistemologicamente impotentes. As 
características que atribuem valor epistêmico às crenças 
independem das relações interpessoais, e isso pode ser 
notado nos exemplos apresentados por Lackey. Podemos 

                                                           
13 Exemplo da Lackey (2008: 236). 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  135 
 

 

retirar todas as características da relação interpessoal, 
mantendo somente a condutibilidade à verdade, e teremos 
o mesmo resultado em termos de justificação testemunhal. 

Assim, quando as contribuições interpessoais buscam 
inserir condições epistêmicas na relação testemunhal, tal 
como McMyler (2011) no capítulo 5 insere as condições de 
competência e fiabilidade, de modo a tornar a crença 
testemunhal conducente à verdade, elas acabam por perder 
suas características essencialmente interpessoais. As 
características evidencialistas introduzidas por McMyler 
acabam por desempenhar todo o papel epistêmico, fazendo 
com que as características interpessoais careçam de 
relevância na relação testemunhal. Por isso, Lackey (2008) 
afirma que ou as contribuições interpessoais são 
epistemicamente impotentes e genuinamente interpessoais, 
ou genuinamente epistêmicas mas não interpessoais. A 
inserção de condições evidencialistas, que trazem para a 
relação testemunhal relevância epistêmica, torna as 
exigências interpessoais dispensáveis. 

Contribuições interpessoais fazem boas 
caracterizações da relação de testemunho, entretanto não 
levantam considerações úteis para a Epistemologia do 
Testemunho, por carecerem de relevância epistêmica. Não 
é possível dar conta desse problema sem comprometer a 
abordagem interpessoal e, nesse caso, não oferecer 
nenhuma posição nova para o debate em Epistemologia do 
Testemunho. 

Axel Gelfert (2013) considera que Testimony, Trust and 
Authority amplia o debate sobre a importância das relações 
interpessoais no conhecimento testemunhal, além de 
possibilitar reflexões acerca da dimensão ética de nossa 
dependência em outras pessoas para obter conhecimento. 
McMyler define confiança do modo como foi 



136 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

compreendida na Ética14, realizando, desse modo, uma 
analogia conceitual, transpondo o conceito da perspectiva 
ética para uma perspectiva epistemológica. O filósofo 
realiza, assim, algo bastante inovador no debate sobre a 
confiança no testemunho de outras pessoas, tentando unir 
a dimensão epistêmica e a dimensão ética das relações 
testemunhais. Entretanto, não é possível notar como essas 
considerações de âmbito moral ampliam ou contribuem 
diretamente na discussão epistêmica sobre testemunho. 

A analogia falha. Confiança em Ética pode ser 
definida como fiar-se na boa vontade de outra pessoa para fazer p. 
Transposto para Epistemologia, seria fiar-se na boa vontade de 
outra pessoa para crer que p. Concepções interpessoais têm 
assumido esse conceito e tentado aplicá-lo em 
Epistemologia do Testemunho. O problema é que a boa 
vontade da outra pessoa não otimiza fins epistêmicos, e sim 
fins morais. Um defensor da concepção interpessoal 
poderia tentar defender que fiar-se na boa vontade pode 
otimizar fins epistêmicos, mas qual o papel da boa vontade 
em crer em verdades e evitar falsidades? 

Um falante pode ter boa vontade mas não ser 
competente no assunto do qual trata, não otimizando fins 
epistêmicos. O defensor da concepção interpessoal poderia 
inserir a exigência de competência. Mas, de qualquer forma, 
a boa vontade continuaria a não desempenhar papel 
epistêmico e poderia ser descartada, o que possibilitaria 
uma economia de conceitos no debate, preservando apenas 
um conceito já consagrado na tradição epistemológica – 
fiar-se. 

O conceito de confiança é rico e esclarecedor quando 
tratamos de relações interpessoais, e é verdade que o 
testemunho é uma relação interpessoal. Entretanto, 
confiança não carrega em si conducência à verdade, para 

                                                           
14 O conceito de confiança utilizado pelo autor é o mesmo proposto 
por Anette Baier. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  137 
 

 

otimizar fins epistêmicos; deste modo, não parece 
contribuir para o debate em Epistemologia. As tentativas 
de inserir no conceito condições que a tornem epistêmica 
fracassam, pois, inseridas as condições, dispensam o viés 
interpessoal descaracterizando o conceito. 

 
Referências 
 
Baier, Annette C. (1986). ‘Trust and Antitrust’, Ethics, 96(2): 

231–260. 

Firth, Roderick (1978). ‘Are Epistemic Concepts Reducible 
to Ethical Concepts?’. In: Goldman, Alvin; Kim, 
Jaegwon (Eds.). Values and Morals: Essays in Honor of 
William Frankena, Charles Stevenson, and Richard Brandt, 
Springer Science & Business Media, Dordrecht: 
Reidel, 215-229. 

Gelfert, Axel (2013). ‘Review of Benjamin McMyler: 
Testimony, Trust and Authority’, Journal of Applied 
Philosophy 30(1): 101-103. 

Hinchman, Edward S. (2012). Review Testimony, Trust, and 
Authority. Publicado na internet, disponível através da 
seguinte URL: <http://ndpr.nd.edu/news/29388-
testimony-trust-and-authority/>. 

Lackey, Jennifer (2008). Learning from Words: Testimony as a 
Source of Knowledge, Oxford: Oxford University Press. 

Locke, John (1975). An Essay concerning Human 
Understanding, Oxford: Clarendon Press. 

McLeod, Carolyn (2015). ‘Trust’. In: Zalta, E. N. (Ed.). The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy. Publicado na 
internet, disponível através da seguinte URL: 



138 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

<http://plato.stanford.edu/archives/spr2011/entrie
s/trust/>. 

McMyler, Benjamin (2011). Testimony, Trust and Authority. 
Oxford: Oxford University Press. 

Simpson, Thomas (2013). ‘Review of Benjamin McMyler, 
'Testimony, Trust, and Authority' and Paul Faulkner 
'Knowledge on Trust'’, Mind, 122(485): 305-311. 



DEONTOLOGISMO 
EPISTÊMICO, CETICISMO E 
EPISTEMOLOGIA MORAL, 
AUTOCONHECIMENTO E 

FALIBILISMO 
INTROSPECTIVO: UMA 

TENTATIVA DE 
APROXIMAÇÃO 

Ricardo Rangel Guimarães1 
 

 
O Deontologismo Epistêmico pode, de uma maneira 

bastante resumida e superficial, ser definido, em parte, e 
entendido, minimamente, como uma espécie de justificação 
internalista em Epistemologia ou Teoria do Conhecimento: 
de maneira geral, uma justificação dita deontológico-
internalista defende que um sujeito cognoscente S tem o 
direito de dar assentimento apenas às proposições para as 
quais o mesmo dispõe de uma boa garantia ou aval 
epistêmico explícito (“warrant”)1. De forma análoga, tal 
garantia poderia também ser interpretada como um critério 
epistêmico que permitiria a S eliminar o componente da 
dúvida ao crer em uma proposição P qualquer2. A dúvida 

                                                           
1 Email: rirangel@gmail.com 

1 Conforme salienta, por exemplo, Alvin Plantinga (1993), na sua 
epistemologia, onde este conceito de “warrant” é elemento chave para 
uma compreensão mínima da mesma. 

2 René Descartes, em “Meditações Metafísicas”, por exemplo, utiliza 
esse critério após introduzir no seu sistema filosófico o método da 



140 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

hiperbólica, metódica e radical, em uma perspectiva 
cartesiana, por exemplo, tem aplicação na investigação 
científica e do senso comum, do assim denominado “saber 
ordinário”, mas, nas nossas práticas e condutas, em relação 
a determinadas crenças que formamos, do ponto vista 
interno a evidência que as justifica, digamos assim, é, até 
certo ponto, suficiente para não suspendermos o juízo 
sobre as mesmas, bem como também sobre alguns dados 
externos imediatos que recebemos através dos sentidos, 
que, como Descartes (1991 [1641]: 179) coloca, “seria 
ridículo colocá-los em dúvida”. Tal atitude também seria 
doxasticamente válida e racionalmente defensável para 
outras crenças mais fundamentais, tanto da perspectiva de 
adquirir conhecimento certo e indubitável, quanto para 
determinadas atitudes proposicionais que norteiam e 
balizam certas ações e comportamentos básicos. Se nós 
deixássemos de crer ou suspendêssemos o juízo acerca das 
mesmas, correríamos o risco de pormos nossas próprias 
vidas em risco, o que seria uma conduta passível de alguma 
repreensão moral e de irresponsabilidade epistêmica, no 
sentido de não se crer responsavelmente, vindo, com isso, a 
abalar e violar certas regras básicas do deontologismo e da 
justificação internalista que tal concepção carrega consigo. 

Ao adquirirmos crenças acerca do mundo exterior, se 
pretendemos ter conhecimento dos objetos deste mundo, 
uma das exigências é que estas crenças sejam justificadas 
epistemicamente, e que haja um componente de 
irrepreensibilidade nessa justificação. Para os objetos 
externos à mente, se há uma correspondência da verdade 
desse objeto com a crença justificada no mesmo, podemos 

                                                                                                                
dúvida hiperbólica, onde o sujeito começa por duvidar de tudo para, no 
prosseguimento da ordem das razões, dirimir muitas dúvidas que 
haveria no início de sua investigação. Certos pensamentos e crenças, 
entretanto, na metafísica/teoria do conhecimento cartesianas não são 
passíveis de dúvida metódica e racional, sendo o mais indubitável de 
todos o famoso cogito ergo sum (“penso, logo existo”). 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  141 
 

 

dizer que conhecemos o objeto, em um paradigma 
epistemológico de conhecimento como crença verdadeira 
justificada. O mesmo raciocínio poderia ser feito em 
relação às crenças da nossa vida mental, crenças 
introspectivas: na natureza da justificação internalista de 
uma crença introspectiva, poder-se-ia falar em um 
componente deontológico desta justificação, em que 
entram em jogo no ato de crer componentes éticos de 
responsabilidade moral, como deveres e direitos 
epistêmicos, por exemplo, bem como os conceitos de 
“obrigação”, “permissão”, “requerimento”, dentre outros 
semelhantes, conforme chama a atenção William Alston 
(1989: 115)4.  

Alvin Plantinga (1993: 13-14), por sua vez, chega a 
afirmar que “toda a noção de justificação epistêmica tem a 
sua origem e residência nesse território deontológico do 
dever e da permissão, e é somente por meio da extensão 
análoga que o termo ‘justificação epistêmica’ é aplicado em 
outros sentidos”.  

A normatividade e a objetividade e subjetividade da 
justificação é um problema que o Deontologismo 
Epistêmico procura um ponto de equilíbrio: alguns 
filósofos identificam a noção deontológica com justificação 
epistêmica subjetiva, enquanto outros procuram fornecer 
um caráter de objetividade a esta justificação. No primeiro 
caso, a subjetividade não parece oferecer uma excelência 
epistêmica normativa que o conceito de justificação exigiria 
para uma crença ser um caso de conhecimento, ao passo 
que, no segundo, o risco seria pela perda de um caráter 
supostamente irrepreensível no seguir uma regra com vistas 
a uma conducência à verdade; por exemplo, que tal 

                                                           
4 Alguns epistemólogos contemporâneos internalistas são partidários e 
defensores do deontologismo epistêmico, como por exemplo Laurence 
Bonjour, Roderick Chisholm, Carl Ginet e Matthias Steup, dentre 
outros. 



142 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

justificação deveria possuir como norma epistêmica 
adequada.  

A discussão sobre essa distinção, bem como sobre a 
normatividade da justificação no que diz respeito a tal traço 
deontológico, que exigiria um tratamento de princípios 
éticos neste contexto, é extremamente fundamental dentro 
do domínio investigativo proposto neste trabalho, e sua 
relevância e importância não é menor do que todas as 
outras questões aqui expostas para análise. Uma das 
pretensões aqui presentes é abordar a relação do caráter 
deontológico da justificação epistêmica internalista com a 
natureza das crenças introspectivas: a questão de se um 
sujeito cognoscente S pode e tem o direito de exercer 
alguma espécie de ceticismo, particularmente um ceticismo 
de natureza moral em relação a tais crenças, ou, pelo menos 
algumas delas, que, em alguma medida podem ser 
consideradas básicas, no sentido de poderem ser, em 
alguma medida, fundamento para outras crenças, é uma das 
questões a serem incansavelmente perseguidas e 
minimamente tratadas aqui. 

Em vista deste fim, faz-se alusão novamente a 
Descartes, cuja distinção entre o domínio da conduta da 
vida e da investigação científica na busca da verdade 
funcionará como pano de fundo e baliza para a presente 
análise. Segundo o filósofo racionalista, a razão pela qual a 
dúvida metódica aplica-se legitimamente ao domínio da 
investigação científica e não da conduta da vida é que as 
verdades da ciência, ancoradas no conhecimento 
matemático das verdades necessárias, parecem, em alguma 
medida, serem certas e indubitáveis, ao passo que, nas 
nossas ações relativas às condutas da vida, as “certezas 
absolutas”, além de serem contingentes, podem também se 
mostrarem perniciosas e danosas em muitos casos. Faz-se a 
referência, aqui, a um exemplo dado pelo próprio autor em 
uma carta sua de agosto de 1641 como resposta a um 
correspondente desconhecido, que ficou conhecido como 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  143 
 

 

“Hyperaspistes”, bem como a um correlato a ser 
desenvolvido na sequência. O exemplo é da abstinência da 
ingestão de um alimento supostamente envenenado, que 
alguém evita comer em detrimento de dar cabo de sua 
própria vida. Segundo Descartes,  

 
Seria desejável tanta certeza nas coisas que dizem 
respeito à conduta da vida quanto é requerido para 
adquirir a ciência; mas é muito fácil demonstrar que 
não se deve buscar nem esperar uma tão grande. 
[...] Como, por exemplo, se alguém quisesse se 
abstiver inteiramente de ingerir algum alimento por 
tanto tempo que morresse de fome, sob o pretexto 
de que não estava certo que não havia veneno 
algum misturado, e acreditasse não estar obrigado a 
comer, por não saber clara e distintamente que 
tinha ante de si do que sustentar sua vida, e que 
mais vale esperar a morte abstendo-se de comer do 
que matar a si mesmo ingerindo tais alimentos. 
Certamente esse sujeito deveria ser qualificado de 
louco e acusado de ser o autor da sua morte. E se 
ao contrário supuséssemos que esse homem só 
pudesse ter alimentos envenenados, os quais, 
todavia, não os pareceria como tais, mas ao 
contrário muito saudáveis; e supuséssemos também 
que ele recebeu tal temperamento da natureza, que 
a completa abstinência serve à sua saúde, ainda que 
lhe pareça que ele não deva se alimentar menos do 
que os outros homens, é certo, apesar disso, que 
esse homem será obrigado a usar esses alimentos, e 
assim fazer antes o que parece útil do que o que o é 
efetivamente. E isso é de si tão manifesto que me 
espanto que o contrário possa ter vindo ao espírito 
de alguém (Alquié, 1996: 359-360). 

 
Nessa passagem, podemos constatar que existem, 

para Descartes, diferentes tipos de certeza relativos aos 
diferentes domínios, tanto o da investigação da verdade 



144 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

quanto o da vida: enquanto o primeiro requer a 
indubitabilidade das nossas crenças, o segundo, não, onde o 
guia motor aparentemente é a utilidade das nossas ações. 
Traz-se à baila este exemplo não tanto para se discutir esta 
distinção entre investigação da verdade e conduta da vida, 
mas um ponto correlacionado, a saber: que seria uma 
possível dúvida que este sujeito poderia ter em relação à sua 
própria crença de estar sentido fome, por exemplo, 
resultante de seu desejo apetitivo. Esta espécie de ceticismo 
introspectivo, com certo cunho moral subjacente, haja vista 
a questão essencial aqui ser de natureza ética, é acerca de 
uma crença da própria vida mental do sujeito cognoscente 
S, e este ponto pode ser relacionado com a questão do 
autoconhecimento e a incompatibilidade que este teria com 
uma perspectiva externalista acerca do conteúdo mental, 
questão esta já levantada por Paul Boghossian (1989)7, por 
exemplo, em que poderia admitir-se a tese absurda da perda 
da autoridade da primeira pessoa ao postular que uma outra 
mente extra-epidérmica a S poderia saber mais sobre os 
próprios pensamentos do que a mente que os habita, na 
autoridade desta (o famoso experimento mental de 
pensamento da Terra-Gêmea de Hilary Putnam ilustra a 
problemática; tal perda da autoridade da primeira pessoa 
também é uma questão que suscita desdobramentos éticos 
relevantes).  

Embora esta questão da compatibilização de uma 
perspectiva anti-individualista (ou externalista) acerca do 
conteúdo mental com o conhecimento dos próprios 
estados mentais não vá ser diretamente tratada aqui, haja 
vista os tópicos de pesquisa centrarem-se na perspectiva da 
possibilidade deste conhecimento, tal discussão é relevante 
no que tange à questão do chamado autoengano, por 
exemplo; ponto este sobre o qual um breve 

                                                           
7 Questão esta especialmente analisada em seu artigo ‘Content and Self-
Knowledge’ (1989). 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  145 
 

 

desenvolvimento faz-se pertinente, mesmo que 
tangencialmente, a fim de delinear um pouco as razões 
pelas quais podemos e/ou devemos crer irracionalmente, e 
também se podemos e temos alguma espécie de autoridade 
moral para duvidar de algumas de nossas crenças 
introspectivas. Na sequência, buscar-se-á relacionar 
minimamente tais questões com o aspecto deontológico da 
justificação epistêmica e da epistemologia moral de um 
modo geral, na tentativa de encontrar conexões entre estes 
tópicos de pesquisa aqui expostos. 

O autoengano está presente na vida mental de um 
sujeito cognoscente S quando tal sujeito dá assentimento 
(assentimento este dado com determinada motivação para 
crer) a uma ou mais crenças que, de acordo com a sua 
própria normatividade racional, são falsas ou infundadas. 
Tal fenômeno possui uma natureza psicológica, e 
caracteriza-se por uma falha de racionalidade de S segundo 
alguma motivação, motivação esta que o fez crer de forma 
irracional. A gênese de tais crenças irracionais pode ser 
oriunda da fantasia ou da “imaginação indisciplinada”, 
conforme observa, por exemplo, Robert Audi (1998: 55)8.  

O que motiva o interesse pelo problema do 
autoengano no contexto da discussão presente diz respeito 
a uma questão fundamental, a saber: como pode um sujeito 
crer contrariamente às evidências que possui?9 No caso, tal 

                                                           
8 O exemplo de Audi refere-se a uma crença retida sobre o passado que 
não possui uma natureza puramente memorial: não vejo determinada 
pessoa há um ano, mas creio irracionalmente tê-la visto há cerca de um 
mês usando o mesmo cinto que está usando no instante quando a 
encontro e percebo presentemente a presença de tal cinto. 

9 Há muitas definições de evidência em epistemologia realizadas por 
vários autores. É importante referirmos aqui alguns deles, pois o 
conceito de evidência é fundamental e muito utilizado no contexto da 
teoria do conhecimento como um todo. Feldman (2003), por exemplo, 
fala que a posse de evidência é a marca de uma crença justificada, e a 
isto ele denomina ‘teoria evidencialista da justificação’, ou 
‘evidencialismo’. Já Chisholm (1974: 18) afirma que ‘[...] evidência 



146 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

sujeito terá outra crença que não a suportada pela evidência 
de que ele dispõe poderia (e deveria também?) causar em 
sua vida mental (supondo-se, nesse tratamento, uma teoria 
da causação de crenças pelas evidências disponíveis), uma 
crença contrária às suas evidências10. O ceticismo moral 
introspectivo implicaria na suspensão do juízo da crença 
introspectiva, não se seguindo desta atitude proposicional 
de dúvida uma crença contrária à pretensa crença 
racionalmente fundamentada em questão. Mas, uma vez 
que eu suspenda o juízo acerca de uma crença racional, 
posso crer irracionalmente na crença contrária: por 
exemplo, S pode estar acometido por uma doença terminal, 
e aparentemente recusa-se a crer nisso. S tem tal crença, e a 
mesma é racional, mas tem dúvida sobre esta racionalidade, 
e suspende o juízo sobre a mesma. Embora não seja uma 
atitude necessária em decorrência desta sua atitude cética, S 
pode passar a crer irracionalmente que não está doente, 
recaindo assim no autoengano, equívoco cognitivo este 
originado, em alguma medida, pela suspensão do juízo da 
crença racional que teve antes, a de estar doente: a dúvida 
cética de sua crença racional pode o levar a crer 
irracionalmente no contrário do que deveria crer nesse 
caso, de que estava doente. 

Crer falsamente não é uma atitude irracional, e não é 
desta atitude que se está falando aqui: errar no sentido de 
nossas crenças não atingirem a marca da verdade é algo 
normal e frequente, sendo muitas vezes o caso. O que 
estaria vedado epistemicamente seria a possibilidade de crer 

                                                                                                                
adequada é aquela que, quando adicionada à opinião verdadeira, produz 
conhecimento’. A evidência, em Chisholm, pode ser entendida em 
termos do quão razoável é para S crer na proposição P. 

10 O que se denomina de ‘subdeterminação’ em epistemologia tem 
como princípio que E é boa evidência para a crença de que P se e 
somente se E não for boa evidência para a crença de que não P; algo 
necessário para a admissão de alguma espécie de ceticismo, por 
exemplo. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  147 
 

 

sem assentir uma conducência à verdade inerente ao 
próprio ato de crer, algo como o paradoxo de Moore, do 
tipo “É o caso que P, mas eu não creio que P”, ou não 
seguir, por exemplo, o objetivo epistêmico norteador da 
administração de nossos sistemas crenças de William James 
(1897), que estabelece como critério normativo a regra 
“crer verazmente e não crer falsamente”. Também não se 
trata de alguma espécie de wishful thinking, de crer naquilo 
que se deseja que seja ou que venha a ser o caso, porque, 
no pensamento desejoso, não está pressuposto alguma 
espécie de conflito com o conjunto de evidências 
disponíveis para se crer. Sob uma perspectiva 
epistemológica, psicológica e, sobretudo, ética, no sentido 
de se formular um juízo moral acerca de questões desta 
natureza, o fenômeno do autoengano pode ser passível de 
censura pela presença de uma justificação contrária para se 
crer, em detrimento da suposta justificação racional que 
uma crença bem formada, digamos assim, teria. O mesmo 
questionamento desta censura poderia ser aplicado não 
para esta crença contrária à evidência em questão, o que 
caracterizaria propriamente o autoengano, mas a ausência 
de evidência e racionalidade para crer justificadamente ou 
estar justificado em crer: assim como S pode crer 
contrariamente, por exemplo, de que sente fome (S crê que 
não sente fome), quando de fato sente fome, se 
autoenganando, S poderia nem crer nem descrer (ou não 
crer) de que sente fome, exercendo aqui alguma forma de 
atitude cética introspectiva? Em ambos os casos, 
independente da atitude a ser tomada, a consequência 
trágica final seria a morte por inanição, se S abstivesse-se de 
ingerir alimentos.  

Nosso senso moral atestaria que, numa perspectiva 
epistêmico-deontológica, tanto em um caso como em 
outro, S teria o dever de crer que sente fome, ou de que 
está doente e precisa de tratamento adequado, no caso do 
outro exemplo, e não tem o direito de crer contrariamente 



148 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

nisso, não podendo dar-se ao luxo de ser irracional a ponto 
de pôr a própria vida em risco, e também não tendo o 
direito a ser cético nesses casos, duvidando de tais crenças 
introspectivas. Nesse ponto, o autoengano e o ceticismo 
moral introspectivo nos conduziriam a resultados 
equivalentes, e, no domínio modal das possibilidades, o 
desconforto de uma suposta falibilidade acerca das nossas 
crenças introspectivas não seria menor ou menos oneroso 
do que a possibilidade do autoengano, a que todos podem 
ser suscetíveis, e isso não ter relação alguma com alguma 
espécie de defeito cognitivo ou de ausência de 
racionalidade por parte do agente.  

Ao contrário da perspectiva anti-individualista acerca 
do conteúdo mental e da questão da incompatibilidade de 
um autoconhecimento básico, como observou Tyler Burge 
(1993), com esta perspectiva, em que teríamos de recorrer 
ao mundo exterior e aos objetos empíricos para conhecer 
os nossos próprios pensamentos e nossas crenças, em vista 
de perder a autoridade da primeira pessoa e destes 
pensamentos, de a mente conhecer o mundo e ter acesso 
cognitivo a outras mentes (no que Wittgenstein já rotulava 
como sendo o “problema das outras mentes”), a pergunta 
fundamental aqui é: que condições necessárias e suficientes 
devem ser satisfeitas para o conhecimento da própria 
mente e dos seus estados mentais e suas crenças 
introspectivas. Tal indagação é complexa e extrapola, em 
certa medida, o objetivo delimitador desta pesquisa em 
termos da resolução de um problema filosófico que se 
mostra quase que insolúvel: a intenção não é pretender dar 
conta deste tópico tão amplo e espinhoso por si só, mas 
sim apontar e relevar esta questão no âmbito da 
investigação presente, e tê-la também como balizadora de 
uma discussão com os direitos e deveres epistêmicos nesta 
busca por esta relação que é um dos objetivos primários e 
fundamentais a serem perseguidos aqui. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  149 
 

 

A conexão destas questões com o Deontologismo 
Epistêmico e com a Epistemologia Moral, como estão 
colocadas neste ensaio, é complexa e nada trivial, e uma 
discussão mais aprofundada sobre a justificação internalista 
faz-se pertinente e mais do que necessária neste contexto a 
fim de lançar luz a esta questão. Em Epistemologia, a 
justificação doxástica forma-se juntamente com a crença: 
no momento em que S crê que P, S está justificado em crer 
que P (da distinção relevante a ser feita entre ter justificação 
para crer que P e crer justificadamente que P, uma 
proposição qualquer: a terceira condição da Análise 
Tradicional do Conhecimento (ATC) trata da justificação 
para crer que P 12). Tal justificação é uma justificação 
relativa a um determinado conteúdo proposicional, no 
sentido de ser uma evidência justificadora para crer, noção 
de evidência para se estar justificado a crer mais forte que o 
conceito de evidência de Chisholm (1974), por exemplo, 
que exige um determinado grau de presunção para se estar 
justificado. Mas nem sempre a justificação é formada por 
crenças: dados dos sentidos, por exemplo, fatos do mundo, 
ou mesmo fatos da vida mental de um sujeito cognoscente 
S podem causar crenças, e o conteúdo mental nesses casos 
seria não proposicional. Como estamos interessados em 
discutir e investigar as crenças introspectivas, faz-se 
pertinente perguntar pela natureza e origem da justificação 
introspectiva: esta teria como causa as crenças 
introspectivas, ou a mesma seria formada por estes fatos da 

                                                           
12 Conforme Richard Feldman (2003), por exemplo, que desenvolve e 
expõe a noção canônica de conhecimento proposicional como crença 
verdadeira justificada. Não apenas este autor, mas praticamente toda a 
tradição da epistemologia analítica contemporânea considera como 
condições necessárias e suficientes para o conhecimento proposicional 
por parte de um sujeito cognoscente qualquer S que S tenha crença 
verdadeira justificada, e mais ainda, que esta crença justificada não seja 
acidentalmente verdadeira a fim de a mesma ser uma forte candidata a 
ser um caso de conhecimento proposicional.  



150 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

vida mental de S? Quanto ao caráter da inferencialidade, a 
justificação introspectiva parece não ter uma natureza 
inferencial: se sinto dor, fome, ou tenho alguma espécie de 
wishful thinking, por exemplo, a justificação em crer nisso 
não parece ter sido formada através de um processo 
inferencial em minha mente, e intuitivamente resulta ser 
mais razoável conceber um processo direto e imediato na 
formação desta justificação, sem a intermediação de 
nenhum outro componente cognitivo. 

Alguns epistemólogos internalistas, que, no geral, 
requerem alguma espécie de razões para justificarem suas 
crenças de que P, além das evidências já referidas, admitem 
um fundacionismo no seu sistema de crenças (em oposição 
ao infinitismo e diferentemente também da concepção 
coerentista canônica), dentre as quais há algumas crenças 
consideradas básicas: se a justificação é internalista, e se 
existem algumas destas crenças básicas no sistema para um 
sujeito S, então todas as outras crenças são causadas por 
estas crenças, bem como as respectivas justificações para se 
crerem nas mesmas13. No caso das crenças introspectivas, 
podemos tratar de uma espécie de fundacionismo, e 
determinar para esse sujeito S formador de crenças quais 
são as suas crenças básicas e quais não são, bem como a 
justificação para tais crenças: tal procedimento leva a uma 
consequência lógica de infalibilidade acerca destas crenças 
básicas e da justificação para as mesmas, implicando, com 
isso, o fato de que não posso enganar-me acerca dos 
conteúdos de meus pensamentos e estados mentais, e sobre 
estas crenças não sou passível de atribuir-lhes alguma 
espécie de falibilidade epistêmica e erro cognitivo. A 

                                                           
13 Cabe aqui ressaltar o exemplo clássico de Descartes, um internalista e 
fundacionista clássico, a ponto de estabelecer em sua teoria do 
conhecimento uma crença básica da qual todas as outras crenças 
dependeriam causalmente, a saber, o “cogito ergo sum” (“penso, logo 
existo”).  



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  151 
 

 

introspecção produz crenças justificadas acerca da vida 
mental do sujeito S numa analogia com a percepção, por 
exemplo: enquanto através desta temos contato com o 
mundo exterior recebendo do entorno dados dos sentidos 
(sense datum), a introspecção funciona como uma espécie de 
percepção “interna”, que autodireciona crenças para nossa 
vida mental e fornece justificação epistêmica para estas 
poderem, inclusive, tornarem-se conhecimento. Para 
ilustrar e trazer alguma luz a estas questões, cabe trazer à 
baila uma noção de Robert Audi, por exemplo, sobre 
crenças serem classificadas como estados mentais 
disposicionais, e não necessariamente ocorrentes e 
conscientes: não é requerido de S que este pense auto-
reflexivamente em P para, deste processo mental ocorrente 
e consciente, seguir-se uma atitude proposicional de crença, 
a saber, a crença de que P. Para Audi (1998: 75), ter uma 
propriedade mental disposicional ou estar em estado 
mental disposicional significa estar ou tender a “fazer ou 
submeter-se a alguma coisa sob certas condições, mas não 
necessariamente estar realmente fazendo, submetendo-se 
ou experienciando alguma coisa ou mudando de alguma 
maneira”, do que se segue disto que se poderia crer não 
reflexivamente. Para Audi (1998: 74), pensar é um processo 
que envolve uma sequência de eventos na mente de um 
sujeito S15, diferente de imaginar algo, que pode tanto ser 
um processo, se envolver uma sucessão de imagens, quanto 
um estado mental, onde a imagem permanece inalterada. 
Nem todo imaginar é um processo, pois alguns destes são 
estáticos, e processos mentais ocorrentes, como o 
pensamento, por exemplo, são chamados de propriedades de 
processo-experienciais, e propriedades mentais ocorrentes com 
imagens mentais estáticas na mente designam-se propriedades 
de estado-experienciais, onde ambas distinguem-se das 

                                                           
15 “Thinking is a kind of process and involves a sequence of events [...]”. 



152 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

propriedades disposicionais16. Estas distinções audianas são 
relevantes para um entendimento mínimo da introspecção 
enquanto faculdade cognoscente, pois a analogia que o 
mesmo faz com a percepção e do pensamento 
introspectivo ser esta espécie de “percepção interior” é 
válida enquanto a crença introspectiva for imagética e ter 
associada a si uma representação mental que utilize o 
recurso pictórico, de associação da imagem mental com o 
objeto percebido. No caso da percepção, o objeto é 
externo à mente, e o que causa a crença perceptual ou é 
este objeto ou os dados dos sentidos, que são os inputs que 
os sujeitos cognoscentes recebem, são as informações 
sensórias que o aparato cognitivo processa. Nesse ponto, a 
analogia não resulta nada óbvia em relação à introspecção, 
não sendo também para a própria percepção: há uma 
espécie de zona cinzenta na definição e delimitação do 
objeto da introspecção, e disto resultam muitas dificuldades 
para uma epistemologia da introspecção que identifique 
onde se formam as crenças introspectivas, bem como a 
justificação para estas crenças, e a possibilidade do 
conhecimento introspectivo, o autoconhecimento, ou 
conhecimento de segunda ordem, segundo Tyler Burge, 
por exemplo, que utiliza esta nomenclatura a fim de 
oferecer uma solução para o famigerado clássico problema 
da incompatibilidade do anti-individualismo acerca do 
conteúdo mental, com a autoridade da primeira pessoa em 
relação aos seus próprios pensamentos e crenças. Como na 
percepção, não há um realismo direto que associe a 
experiência sensória com a imagem mental do objeto do 
mundo a ser “copiado” do mundo, digamos assim: na 
introspecção, é nebulosa a ideia de que haja um objeto 
introspectado, nos moldes do objeto da percepção, que 

                                                           
16 Audi (1998: 74-75) utiliza, para ambos os casos, as expressões 
“experiential process properties” e “experiential state properties”, 
respectivamente. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  153 
 

 

sirva de contrapartida deste. O que o “olho introspectivo” 
vê é diferente do que o olho da percepção enxerga, o 
primeiro necessitaria de uma espécie de imagem de 
“segunda ordem” para enxergar “mentalmente”, digamos 
assim. 

Dando-se seguimento a esta análise do aspecto 
cognitivo da introspecção, a abordagem da tese do acesso 
privilegiado faz-se necessária e pertinente, uma vez que está 
intimamente relacionada ao modo como é dado o contato 
com os conteúdos de nossos estados mentais. A tese do 
acesso privilegiado sustenta que um sujeito S é infalível e 
onisciente em relação a estes conteúdos mentais, não 
havendo espaço lógico e epistêmico para o erro e o engano, 
pois esta condição cognitiva de S, a saber, sua infalibilidade 
e onisciência, mostrariam que ninguém mais está em 
condições de saber de sua vida mental do que o próprio S, 
condição esta dita privilegiada em relação aos objetos do 
mundo exterior e aos conteúdos mentais de outros sujeitos, 
por exemplo. Esta tese pode ser contestada e negada em 
parte, apesar de ser contra-intuitiva esta possível refutação: 
se condicionarmos esta infalibilidade e onisciência apenas à 
chamada introspecção atenta, podemos aceitar tal asserção, 
pois o que seria infalível, de fato, são os estados e/ou 
fenômenos mentais ocorrentes (conscientes), excluindo a 
esfera dos eventos mentais disposicionais e não ocorrentes 
que S pode ter sem ter consciência e autorreflexão de que 
os possui. 

É exata e especificamente neste ponto nevrálgico da 
discussão que se pode trazer novamente à baila o problema 
do autoconhecimento e de uma suposta incompatibilização 
deste com uma perspectiva anti-individualista (ou 
externalista) acerca do conteúdo mental e da justificação 
epistêmica: na concepção incompatibilista, para S saber o 
que pensa, ele deve, em última instância, fazer uma 
investigação empírica do mundo exterior a fim de investigar 
os conteúdos dos seus pensamentos, hipótese esta 



154 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

inverossímil, pois o levaria à perda da sua autoridade de 
primeira pessoa como aparato cognitivo privilegiado destes 
pensamentos que são próprios da vida privada e mental de 
S. Não é o objetivo aqui tratar dessa deferência ao 
conteúdo mental putmaniana, por exemplo, da slow switching 
(mudança não informada de ambiente externo) da Terra 
para a Terra-Gêmea, e das consequências de sua famosa 
afirmação “significados simplesmente não estão na cabeça!” 
(Putnam, 1992), bem como de outros experimentos 
mentais de pensamento presentes na filosofia analítica de 
modo geral, mas sim fazer uma conexão com o 
conhecimento de crenças de nossa vida mental que não 
formamos ao fazer referência direta aos objetos exteriores. 
Numa analogia forçada, seria epistêmica e moralmente 
legítimo nos enganarmo acerca de se a dor que sinto, que 
creio que sinto, ou a crença de que estou faminto não ser 
de fato dor ou fome, mas uma falácia decorrente de um 
modo de raciocinar equivocadamente, e eu não poder saber 
disto, não ter este acesso cognitivo privilegiado adequado 
na formação desses silogismos introspectivos, e com isto 
ser falível acerca destas crenças de minha vida mental?  

Há dois domínios cognitivos aqui, o raciocínio e a 
introspecção: no primeiro, posso supor uma relação 
inferencial, e nesta relação fazer inferências inválidas, mas 
com transmissão de racionalidade nesta relação, e cometer 
um equívoco falacioso sem saber que o cometi, ao passo 
que, no segundo domínio, mesmo com uma suposta 
infalibilidade na formação da crença introspectiva, e desta 
não ter uma natureza inferencial, poderia haver alguma 
espécie de “equívoco semântico” como no raciocínio, e, 
com isso, se crer irracionalmente e recair em algum tipo de 
autoengano. Boghossian, por exemplo, em “Externalism 
and Inference” (1992), na crítica que faz ao externalismo e 
à tese de Burge do autoconhecimento como um 
conhecimento de segunda ordem, oferece não apenas um 
incompatibilismo com o conhecimento do mundo exterior 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  155 
 

 

com a perspectiva anti-individualista, mas também em 
relação ao caráter a priori das nossas capacidades lógicas, 
numa espécie de “infortúnio lógico” advindo daí, que 
decorreria em falácias de equivocação em relação a 
raciocínios mal feitos com o consentimento do sujeito 
cognoscente, mas sem o seu conhecimento disso: não 
poderia haver também um “infortúnio epistêmico” para 
esses casos, bem como para nossas crenças introspectivas, 
de ignorância epistêmica, de não saber que P? Ou S tem o 
dever e tem de saber que P, não podendo não saber, não 
tendo o direito de não saber? Parece clara e expressa aqui 
uma problemática de natureza moral nesta questão 
nevrálgica de fronteira, e sua análise e discussão no 
contexto dos presentes tópicos de pesquisa fazem-se mais 
do que necessários, pertinentes e altamente relevantes. 

Nos casos de slow-switching do externalismo, do 
conteúdo mental em relação a pensamentos passados, por 
exemplo, até se poderia, com algum esforço intelectual, 
talvez, mostrar que o sujeito S estaria em alguma medida 
isento, digamos assim, de algum compromisso moral de 
dever crer, estar justificado que e saber que P. Mas, e na 
ausência destas trocas não informadas de ambiente externo, 
não supondo um entorno a S, do ponto de vista 
intraepidérmico, de sua vida mental, este tem esse direito 
de não saber, ou o dever de saber, supondo uma 
falibilidade acerca do conhecimento de suas crenças e 
estados mentais básicos nos moldes semelhantes a uma 
perspectiva anti-individualista, por exemplo? E se 
agregarmos a toda esta gama variada de tópicos de interesse 
para discussão os conceitos de “sorte epistêmica” (“epistemic 
luck”), de Duncan Pritchard, e de “sorte lógica” (“logical 
luck”) e “sorte moral” (“moral luck”), de Roy Sorensen, por 
exemplo, teríamos nós introspectivamente o direito de 
saber, quando podemos estar “gettierizados” e atingirmos a 
marca da verdade por mero acaso, tendo crença verdadeira 
justificada, mas não tendo conhecimento (a assim chamada 



156 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

“gettierização”em Epistemologia consiste justamente no 
acidente cognitivo por parte do agente epistêmico que crê 
justificadamente em uma verdade por sorte)? Ou temos o 
dever de saber, mesmo acertando nesta marca por mera 
crença verdadeira justificada, onde não saberíamos, no 
caso, por termos atingido a verdade por acaso, não se 
constituindo tal crença verdadeira justificada em 
conhecimento? Talvez para a atitude da vida cartesiana que 
se fez referência anteriormente, chegar à verdade “por 
linhas tortas”, digamos assim, no sentido de não constituir-
se tal trajeto uma rota epistemicamente adequada, correta e 
irrepreensível, seja suficiente, mas, e para determinados 
fatos de nossas vidas mentais que exigiriam um rigor 
cognitivo maior, talvez não o seja. Como saber tudo isto, se 
é possível, ou o mais sensato seria, de fato, a suspensão do 
juízo acerca dessas questões, e disto resultar um ceticismo 
introspectivo ou autoconsciente como especulação teórica? 
A mera possibilidade do autoengano e de nos equivocarmo 
em relação aos nossos próprios pensamentos, crenças e 
mesmo crenças justificadas, segundo uma perspectiva 
deontológica insuficientemente respondida aqui, mas de 
máximo interesse e relevância para toda a discussão 
posterior e ulterior que será necessária no aprofundamento 
destas questões, causa-nos uma espécie de ojeriza, e é uma 
questão epistemológica e moral de difícil e complexo 
tratamento. Não está em questão se podemos ou não ter 
acesso ao conteúdo de nossos pensamentos: uma vez 
pressupondo-se que podemos, a pergunta é se temos 
justificação adequada para crermos introspectivamente, ou 
se estamos sendo racionais ao crer que P, não nos sendo 
passível a possibilidade do erro e da falibilidade e, ao fim e 
ao cabo, se temos ou não o direito e/ou o dever de assim 
crer. E, uma vez rejeitando um infalibilismo acerca de 
nossa vida mental, das crenças verdadeiras supostamente 
justificadas introspectivamente, temos o direito de sermos 
falíveis, ou é nosso dever, epistemicamente, crer 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  157 
 

 

justificadamente da perspectiva introspectiva de forma 
irrepreensível e sem a possibilidade do autoengano? Há 
espaço conceitual para crer irracionalmente, e o podemos 
fazê-lo sem saber, julgando sermos racionais: podemos nos 
dar a esse luxo, ou temos que ter consciência reflexiva 
dessa irracionalidade, mesmo que, de uma perspectiva de 
atitudes e ações em relação à nossa vida e nossos 
comportamentos, como observou Descartes, crer 
irracionalmente conforte-nos acerca de determinadas 
vicissitudes de nossa existência? A verdade, muitas vezes, 
dói, diz o ditado: é nosso dever sempre atingir a sua marca, 
independentemente de por crença acidentalmente 
verdadeira justificada e/ou conhecimento, nesse caso, ou 
podemos ter ou nos darmos o direito de não sabê-la, de 
não chegar à mesma, em detrimento de nossa satisfação 
pessoal e de interesses epistêmicos e morais, dentre outros, 
em alguma medida, nos autoenganando inconscientemente? 
E de que modo questões práticas, pragmáticas e 
prudenciais poderiam ser consideradas dentro deste 
contexto, no sentido de considerar o que seriam virtudes 
epistêmicas e morais no âmbito das atitudes mentais do 
sujeito cognoscente? 

Em consonância e na relação direta ou indireta com 
o que foi exposto até este momento e dando 
prosseguimento a estas discussões, é que determinados 
aspectos conceituais que constituem as bases gerais da 
epistemologia moral podem e devem ser desenvolvidos e 
investigados. O cognitivismo moral, por exemplo, é a 
concepção dentro da interface ética/epistemologia que 
defende que existam fatos morais objetivos no mundo, as 
crenças morais dos sujeitos cognoscentes são verdadeiras 
ou falsas, e podem as mesmas ser justificadas 
objetivamente, seja por critérios internalistas já referidos e 
discutidos anteriormente, como evidências e/ou razões 
para crer, por exemplo, ou externalistas, como a conexão 
confiável e estável com a verdade, o fato do mundo. Já o 



158 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

não cognitivismo, a tese moral contrapositiva ao 
cognitivismo, defende que não há objetividade nos juízos 
morais no sentido destes serem verdadeiros ou falsos, 
apresentarem valores de verdade objetivos, embora uma 
ética não cognitivista, que caracteriza-se basicamente pela 
impossibilidade do estabelecimento de crenças morais 
verdadeiras e justificadas, não implique que tais crenças 
morais não sejam passíveis de graus justificacionais, que 
não necessariamente envolvem atitudes cognitivas quanto a 
fatos ou valores morais, embora envolvam atitudes 
cognitivas quanto a fatos “tout-court”, como em qualquer 
prática guiada pela ação humana. Dentro desta dicotomia 
entre as posições cognitivistas e não cognitivistas na 
epistemologia moral, e fazendo a conexão com a questão 
do autoconhecimento e a defesa racional ou não de alguma 
forma plausível de ceticismo moral e de aspectos 
deontológicos, como já foi colocado anteriormente, a 
grande dificuldade do estabelecimento das bases 
conceituais mínimas de uma epistemologia moral é a 
definição e a garantia da existência do seu objeto de estudo, 
basicamente. Duas tarefas primordiais e fundamentais 
colocam-se de antemão para o epistemólogo moral neste 
contexto investigativo, a saber: a do mesmo justificar a 
possibilidade e a eficácia da busca por este objeto, o 
conhecimento moral, e determinar positivamente o que 
deve ser aceito como critério de justificação para esse 
conhecimento moral, definindo com isso o seu objeto. 
Uma epistemologia moral mínima, de modo geral e 
canônico, pode ou não estar comprometida com as teses 
do cognitivismo e do não cognitivismo morais, bem como 
com algumas formas de realismo e relativismo morais e 
culturais, sob a égide de pluralismos éticos diversos, e 
evidentemente com a análise tradicional do conhecimento 
proposicional como crença verdadeira justificada e a 
possibilidade de justificação das crenças morais, seja por 
critérios internalistas e/ou externalistas, conforme já 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  159 
 

 

exposto e discutido anteriormente, e o comprometimento 
ontológico com a existência ou não de fatos morais 
objetivos e uma resposta convincente aos argumentos 
céticos e relativistas, como os clássicos problemas 
epistemológicos do regresso ao infinito, o fundacionismo 
com justificação de crenças básicas na cadeia doxástica e o 
coerentismo, seja ele epistêmico ou não, no qual também 
temos a teoria dos juízos morais de John Rawls, por 
exemplo, e a sua tese do equilíbrio reflexivo para 
fundamentar uma justificação de crenças morais, bem 
como o intuicionismo moral de David Ross ou o 
utilitarismo de John Stuart Mill, por exemplo. Enfim, são 
todas questões de alta relevância e pertinência no domínio 
amplo, irrestrito e ilimitado de pesquisa nesta área, com 
muitas possibilidades de conexões e relações entre estas 
diversas temáticas que se relacionam entre si, tendo o 
grande campo da epistemologia moral e do deontologismo 
epistêmico como pano de fundo e substrato 
teórico/conceitual, onde muita pesquisa ulterior e futura é 
requerida, a fim de atingir os objetivos mínimos aqui 
propostos diante da complexidade de tais temas, seja nas 
suas particularidades ou no conjunto dos tópicos 
minimamente expostos e discutidos no presente contexto 
investigativo. 

 
Referências 
 
Alquié, Ferdinand (1996). Oeuvres philosophiques de Descartes II 

(1638-1642), Paris: Dunod. 

Alston, William (1989). ‘The Deontological Conception of 
Epistemic Justification’. In: Alston, William. Epistemic 
Justification: Essays in the Theory of Knowledge, Ithaca: 
Cornell University Press, 1-354. 



160 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Audi, Robert (1998). Epistemology: a Contemporary Introduction 
to the Theory of Knowledge, London and New York: 
Routledge. 

Boghossian, Paul A. (1989). ‘Content and Self Knowledge’, 
Philosophical Topics 17(1): 5-26. 

Boghossian, Paul A. (1992). ‘Externalism and Inference’, 
Philosophical Issues 2:11-28. 

Burge, Tyler (1993). ‘Content Preservation’, Philosophical 
Review 102(4): 457-488. 

Chisholm, Roderick (1974). Teoria do Conhecimento, Rio de 
Janeiro: Zahar Editores. 

Descartes, Rene (1991 [1641]). Meditações Metafísicas, 
Coleção Os Pensadores. São Paulo, Editora Nova 
Cultural, 5 Ed. 

Feldman, Richard (2003). Epistemology, Upper Saddle River, 
New Jersey: Prentice Hall. 

James, William (1897). ‘The Will to Believe’. In: William, 
James. The Will to Believe and Other Essays in Popular 
Philosophy, New York: Longmans, Green, and Co, 1-
332. 

Plantinga, Alvin (1993). Warrant: the Current Debate, Oxford: 
Oxford University Press. 

Putnam, Hilary (1992). Razão, Verdade e História, Lisboa: 
Dom Quixote. 



ANTI-ANTI-REDUCTIONIST 
CONSIDERATIONS ABOUT 

THE JUSTIFICATION OF 
TESTIMONIAL BELIEFS 

Luis Rosa & André Neiva 1 
 
 
1. A dilemma 
 

Anti-reductionists about the epistemic status (e.g. 
justification or knowledge) of testimonial beliefs2 assume 
that some paradigmatic cases of testimony––more 
precisely, cases where the hearer has no precise information 
about the speaker––motivate their position. Consider the 
following quote from Lackey's Learning from Words:3 

 
When I ask a stranger on the street for directions to 
the Empire State Building, do I have enough 
information about her to justify my accepting her 
testimony that it is six blocks north? Or, traveling 
to London for the first time, do I have enough 
evidence about a random British newspaper to 
adequately justify the beliefs I acquire while reading 
it? 
This, to my mind, is a very compelling objection to 
reductionism. 

 

                                                           
1 Emails: fsopho@gmail.com (Luis Rosa), al.neiva@gmail.com (André 
Neiva). 

2 The epistemic status we are interested in here is justification, not 
knowledge. 

3 Lackey (2008: ch. 5). 

mailto:fsopho@gmail.com
mailto:al.neiva@gmail.com


162 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Let us ask whether Lackey’s type of objection against 
reductionism is in fact compelling. In particular, let us ask if 
it is compelling when it comes to epistemic justification. 
The objection would be, then: there are cases in which the 
hearer clearly lacks justifying information about the testifier 
and, yet, the hearer forms an apparently justified belief on 
the basis of the relevant testimony. Let us leave aside for a 
moment cases of testimony from experts––testimonial 
beliefs that are held in virtue of an attribution, on the part 
of the hearer, of expertise to the speaker on the topic of 
her assertion. The cases we are interested in (and the ones 
that are present in Lackey's objection) are cases of testimony 
from strangers––a more dangerous territory. 

Consider the following disjunction concerning beliefs 
formed on the basis of testimony from strangers, in the 
type of scenario envisioned by Lackey: either (a) those 
beliefs are justified or (b) they are not. If (a) is the case (first 
lemma), then Lackey’s case is compelling only if those beliefs 
are justified non-inferentially or, for that matter, only if 
those beliefs are justified in a way that differs from the one 
required by the reductionist about testimonial beliefs. If (b) 
is the case (second lemma), however, then Lackey assumes 
something that is actually false to be true. The anti-
reductionist argument about testimonial justification does 
not get off the ground without the assumption that the 
target beliefs are justified. 

Our considerations here will run as follows. The 
cases that are supposed to motivate anti-reductionism 
about the justification of testimonial beliefs are either cases 
of beliefs that are justified, but this can be properly 
explained by making reference to reasons available to the 
hearer, or they are not cases of epistemically justified beliefs 
at all. If that is the case, then maybe we have no good 
reasons to believe that the anti-reductionist view is true. 
That is, none of the disjunctions presented above, (a) or 
(b), seems to favour anti-reductionism. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  163 
 

 

Let us explore lemmas (a) and (b) in turn. 
 

2. Lemma (a) 
 

Here is a straightforward explanation why (a) is true 
(assuming that it is true): in the relevant cases of testimony 
from strangers, hearers form their testimonial beliefs on the 
basis of good reasons.4 

Suppose Mabel is in Porto Alegre for the first time. 
She is hungry and she asks a stranger where she can find a 
restaurant. ‘See that stairs over there?’, the stranger asks 
Mabel, ‘You go up and you'll see a restaurant on your left’. 
Mabel goes up the stairs and she finds a restaurant on her 
left––just as the stranger said. (Here is one way we can 
explain Mabel's behaviour: after hearing what the stranger 
said, she thrusted the stranger’s testimony; that is, she 
formed a belief that There is a restaurant upstairs on the left, or 
something along these lines and acted on it). 

Now, it seems clear that Mabel has no specific 
information about that stranger's authority on the location 
of restaurants in Porto Alegre––she does not know that the 
stranger is a reliable source of information about that issue. 
They never met before. For all she knows, the stranger can 
be a sincere, well-informed citizen as well as a liar, or 
maybe an evil epistemologist who is trying to fool people in 
order to lower the reliability of their testimonial beliefs in 
the actual world. But is Mabel totally deprived of good 
reasons to believe what the stranger said? 

It is doubtful that this is the case: maybe as a result of 
being aware of the way the stranger answered her question 
(plus other background beliefs), Mabel believes that It is 
highly unlikely that the stranger would answer her question so readily 
and with such a conviction if he did not know whether there is a 
restaurant upstairs, and/or Mabel believes that Probably that 

                                                           
4 For a similar point, see Kenyon (2013). 



164 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

stranger lives in Porto Alegre given his accent, etc. So Mabel’s 
belief about what the stranger said may not be the only one 
that she forms as a result of being in the testimonial 
situation. And those beliefs plus Mabel’s belief about what 
the stranger said may be good reasons for her to believe 
that There is a restaurant upstairs on the left. 

Do these considerations indicate that Lackey-type 
considerations against reductionism are not compelling? It 
will depend on how we interpret the position called 
‘reductionism’ here. Lackey herself seems to acknowledge 
that both can be true at the same time: (i) the justification 
of testimonial beliefs does not necessarily depend on 
inferential processes from other beliefs (more specifically, 
beliefs whose justification are non-testimonial) and (ii) the 
justification of testimonial beliefs depends on at least some 
positive reasons available to the believer. So, as long as we 
take reductionism to be a thesis according to which the 
justification of testimonial beliefs necessarily depends on 
processes of inference from other beliefs (beliefs whose 
justification are non-testimonial), then the Lackey-type 
objection to reductionism may look compelling. 

However, reductionists need to require hearers to 
perform specific pieces of inference, maybe overly 
demanding ones, when they form their testimonial beliefs. 
It is sufficient for a reductionist to claim that the 
justification of the relevant testimonial beliefs is not basic 
(whatever that means), or that it depends on the epistemic 
status of further doxastic attitudes. If that is the case (under 
assumption (a)), we can conclude that although Lackey 
makes a compelling point against a certain interpretation of 
the reductionist view, perhaps she does not make a 
compelling point against a better interpretation of the 
reductionist view. 

A good way to start fleshing out a better version of 
reductionism of this kind is to consider a Humean take on 
the issue of testimony. Adler (2012), along with a number 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  165 
 

 

of epistemologists compares this view with a Reidian, anti-
reductionist view: “Reid's position is that any assertion is 
creditworthy until shown otherwise; whereas Hume implies 
that specific evidence for its reliability is needed.” As Adler 
himself notes, we need not interpret the Humean position 
as stating that hearers must go out and check the 
credentials of the speaker, inquiring into his or her 
reliability concerning the relevant topic. Rather, it can be 
best interpreted as stating that the presence or availability of 
evidence or reasons for thinking that the speaker is reliable 
is necessary for one to be justified in believing the 
proposition expressed by the speaker’s utterance. What 
seems to make for the contrast between Humeans and 
Reidians is that the latter ones, but not the former ones, 
claim that the absence of defeating reasons or counter 
evidence for testimonial beliefs is sufficient to make them 
justified. 

(At this point someone could point out that the 
‘better version’ of reductionism simply consists in a very 
trivial point: that justified beliefs have some sort of 
dependence on ‘background evidence’, or non–explicit 
reasons. But we should not think of background evidence 
as something of less importance, as if its presence was 
some sort of trivial condition for justification, on a par with 
conditions such as the one expressed by: S has a justified 
belief at t only if S is alive at t. The claim that S is alive at t 
does not raise the probability that S is justified in believing that 
p at t to a significant level, as does the claim that S has 
background reasons for believing that p at t.) 

But even if inferences on the part of the hearer were 
required by the reductionist (in order for us to attribute 
justification to his/her testimonial belief), maybe we would 
have no good objection of the Lackey-type at the end of 
the day. Indeed, some authors5 would like to describe the 

                                                           
5 See Fricker 1995. 



166 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

reductionist view as making exactly such a requirement. A 
reductionist need not assume that the relevant inferences 
are processes in which one explicitly entertains premises and 
derives a conclusion from them (perhaps also taking the 
premises to give support to the conclusion). Suffice it that 
the hearer has good reasons available (maybe not explicitly 
held ones) that in some sense ground one’s belief in the 
proposition expressed by the speaker’s utterance. (We can 
make sense of the relevant grounding relation in a number 
of ways––as a counterfactual dependence, as a non-deviant 
causal sustaining connection, etc.––but we need not delve 
into the details about this now.) 

But even if the reductionist position requires some 
sort of inference on the part of the hearer, it would appear 
that some sort of explanatory inference may be plausibly 
assumed to take place in some of the relevant cases. The 
idea is that the hearer reasons roughly as follows when she 
accepts the testimony of a stranger:6 

 
Stranger says ‘p’ because she knows that p and she cared to 
inform me that p. 

 
Again, this type of inference––like many ‘automatic’ 

or ‘System 1’ cognitive processes7––need not require the 
hearer to consciously and explicitly go through the relevant 
inferential steps. They can be instantiated effortlessly by the 
hearer, just like many other ordinary cases of reasoning by 
explanation (e.g., when one reasons as follows: Amanda is 
crying because Amanda is sad). 

 
3. Lemma (b) 
 

                                                           
6 See similar proposals in Fricker (1995), and Malgren (2006). 

7 See Kahneman (2011). 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  167 
 

 

Blindly assuming that paradigmatic beliefs formed on 
the basis of testimony from strangers are always justified is 
not a responsible philosophical attitude. So let us submit 
that assumption to critical scrutiny. 

Here is one consideration in support of the idea that 
many testimonial beliefs of the relevant kind are not 
epistemically justified: in many standard cases of testimony 
from strangers, the hearer actually has no good reasons or 
evidence for holding the testimonial belief, although that 
belief has some (yet to be specified) practical value to her. 
Here is another consideration in support of that idea: in 
many standard cases of testimony from strangers, the 
hearer does not actually form a belief toward the proposition 
expressed by the speaker’s claim, but rather some (yet to be 
specified) weaker type of propositional attitude toward it. 
Let us consider each of these possibilities in turn. 

We saw that Mabel believes that The stranger said that 
there is a restaurant upstairs. Call this her ‘testimonial 
evidence’. We also saw that we can plausibly assume that 
Mabel also forms other beliefs as a consequence of hearing 
what the stranger said (and how he said it): beliefs whose 
contents may constitute good explanations why the speaker 
said what he said, or why the speaker said what he said in 
the way he did. If that is the case, it makes sense to suppose 
that Mabel uses those explanations to draw further 
inferences––e.g., that There is a restaurant upstairs. 

It may be the case, however, that Mabel’s testimonial 
evidence plus her explanatory beliefs constitute less than 
good reasons for her to believe that There is a restaurant 
upstairs. For one thing, the explanatory beliefs she forms 
may themselves be only weakly justified. For another, the 
support that her testimonial evidence plus her explanatory 
reasons confer upon the proposition that There is a restaurant 
upstairs is possibly below the threshold required for 
epistemic justification (whatever that is). 



168 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

If one were to follow this line of argument, one 
would need to explain why it is intuitive for most of us to 
think that paradigmatic testimonial beliefs are epistemically 
justified, despite the fact that they are not (that is, some 
kind of error-theory would be required here). Are there 
good explanations to that effect? Here is one candidate 
explanation: it is practically rational for hearers to behave as if 
what the stranger said is true––what the stranger said is 
what the hearer ‘has to go about’ in her practical decisions. 
E.g., as far as Mabel can tell, it is more likely that she will 
satisfy her practical goals (e.g., eating in a restaurant) 
conditional on her going upstairs––that is, conditional on 
her behaving as if what the stranger said is true (that There is 
a restaurant upstairs)––than it is conditional on her not so 
behaving. But this does not necessarily mean that she 
believes what the stranger said. She may rather believe it is 
likely or probable that the stranger is correct. Furthermore, 
it would be intuitive for us to attribute epistemic 
justification to Mabel's testimonial belief because it is 
actually practically rational for her to behave as if what the 
stranger said is true. 

It is not at all implausible to assume that in most 
cases of testimony from strangers the hearer does not 
actually form a belief toward the proposition that was 
testified by the stranger. Maybe the attitude the hearer takes 
toward that proposition in the relevant cases is that of an 
assumption: she just assumes that what the stranger said is 
true and starts operating under that assumption. Or maybe 
the attitude the hearer takes toward that proposition in the 
relevant cases is that of a not-so-high credence. Or, as it 
was hinted above, maybe it is a belief about what is likely or 
not. 

Here is a mark of belief: in general, when one 
believes that p one also has a disposition to answer ‘Yes’ to 
a person that is interested in knowing whether p is the case. 
In most paradigmatic cases of testimony from strangers, 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  169 
 

 

however, the subject has only a disposition to answer: 
‘Well, someone out there just told me that p––maybe he is 
right...’. Imagine that soon after hearing what the stranger 
said, Mabel is asked by another stranger whether there is a 
restaurant nearby. Would she firmly answer: ‘There is a 
restaurant upstairs’, as if she believed that proposition to be 
true? Probably not. She would rather tell the person that 
someone just told her that there is a restaurant upstairs. That much 
is believed by her––but that does not mean that she also 
believes that There is a restaurant upstairs. 

There is another striking difference between attitudes 
of belief and whatever weaker sorts of attitude one may 
form in a situation of testimony from strangers. Although 
beliefs are revisable, they mostly persist when confronted 
with not-so-good reasons to believe the contrary, or even 
to suspend judgment about the relevant subject matter. If 
you actually believe that The Comic Book Store is in the 7th 
Avenue, say, because you have been there before and you 
know the names of the avenues, etc., then you will not stop 
believing such a thing when a stranger tells you that The 
Comic Book Store is in the Road St. Compare this case, 
however, to the one in which a stranger tells you that The 
Comic Book Store is in the 7th Avenue and, right after that, 
another stranger tells you that The Comic Book Store is in the 
Road St. In the latter but not in the former case, you change 
your attitude toward the proposition The Comic Book Store is 
in the 7th Avenue. That is because it is only in the former 
case that you really believe that proposition. 
 
Conclusion 
 

We conclude that, as long as anti–reductionists take 
those paradigmatic cases of testimony that we have been 
dealing with here to be their main motivation, they are in 
trouble. Lemma (a) can be properly explained by a 



170 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

reductionist view and Lemma (b) is a dead–end for anti–
reductionists. 

 
References 
 
Adler, Jonathan (2012). ‘Epistemological Problems of 

Testimony’. The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy (Spring 2014 Edition), Edward N. Zalta 
(ed.), accessible in the following URL: 
<http://plato.stanford.edu/archives/spr2014/entrie
s/testimony-episprob/>. 

Kahneman, Daniel (2011). Thinking Fast and Slow. Farrar, 
Straus and Giroux. 

Kenyon, Tim (2013). ‘The Informational Richness of 
Testimonial Contexts’, Philosophical Quarterly 
63(250): 58-80. 

Lackey, Jennifer (2008). Learning from Words: Testimony 
as a Source of Knowledge. New York: Oxford 
University Press. 

Hume, David (1977 [1748]). An Enquiry Concerning 
Human Understanding. Eric Steinberg (ed.), 
Indianapolis: Hackett Publishing Company. 

Malmgren, A. S. (2006) ‘Is There A Priori Knowledge By 
Testimony?’, The Philosophical Review, 115: 199–
241. 

http://plato.stanford.edu/archives/spr2014/entries/testimony-episprob/
http://plato.stanford.edu/archives/spr2014/entries/testimony-episprob/


A AGÊNCIA EPISTÊMICA 
REFLEXIVA DE ERNEST 

SOSA1 
Thiago Rafael Santin 2 

 
 

Introdução 
 

Neste artigo, exporemos e examinaremos a proposta 
de agência epistêmica reflexiva de Ernest Sosa, 
principalmente a exposta no livro Knowing full well (2011), 
capítulo dois, Epistemic agency, e no artigo Epistemic agency 
(2013)3, a partir da sua tradução publicada, Agência epistêmica 
(2012).4 

“Agência epistêmica” surge como um termo análogo 
ao termo “agência”. Assim como em ética prescrevem-se 
deveres éticos, fala-se em epistemologia em deveres 
epistêmicos, em relação à tomada de decisão doxástica 
sincrônica – instanciada na pergunta: “o que devo crer 
agora?”. A partir do princípio da tradição kantiana de que 
dever implica poder, tem-se como pressuposto a capacidade de 
controle voluntário do agente sobre suas crenças, tal qual 
há controle voluntário sobre suas ações – posição padrão 
em filosofia da ação. Em epistemologia, porém, a posição 
                                                           
1 Este artigo é uma versão melhorada de parte da minha dissertação de 

mestrado. 

2 Email: santin.thiago@gmail.com. 

3 A versão utilizada é o rascunho disponível na página pessoal do autor 
(link: <http://www.ernestsosa.com/>); portanto, a paginação citada 
não corresponde à versão publicada. 

4 Em alguns trechos, em função de erros de tradução, usaremos o 
artigo original, em inglês, que teve sua publicação posterior. No 
restante, seguiremos a tradução publicada, para padronização 
terminológica em português. 

mailto:santin.thiago@gmail.com
http://www.ernestsosa.com/


172 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

standard é a falta de controle voluntário sobre os estados 
doxásticos, chamada de involuntarismo doxástico. A partir 
da falta de controle direto, buscaram-se controles indiretos, 
como a deliberação e a reflexão. 

Abrimos mão da agência doxástica, controle direto 
sobre os estados doxásticos, em função da falta de controle 
voluntário sobre nossos estados doxásticos, o 
involuntarismo doxástico. Investigaremos, então, agência 
epistêmica através de desempenhos de um crente. 
Examinaremos se os desempenhos são do tipo epistêmico 
e se possibilitam agência epistêmica. 

Desempenhar implica risco, o risco de falhar, pois é 
sempre possível obter sucesso ou fracassar no que se 
desempenha. A formação de crença (e aquisição de 
conhecimento) pode, então, falhar. A falha epistêmica pode 
ter consequências práticas, como quando, por exemplo, eu 
falho em saber os horários de ônibus da minha região e me 
atraso para um compromisso, ou quando falho em acreditar 
nas evidências que me são apresentadas e creio com base 
no meu preconceito, agindo sobre uma falsidade. 

A teoria de Sosa tem se desenvolvido como uma 
epistemologia da virtude de dois níveis5. Ela abarca tanto os 
processos cognitivos de busca da verdade quanto a 
consideração reflexiva das evidências na decisão doxástica, 
e tem como noção central a avaliação de desempenhos de 
agentes motivados que visam a alcançar um fim, o 
conhecimento, manifestando virtudes ou competências, 
que são disposições de um agente. Exporemos a 
epistemologia da virtude de Sosa, que é um caso especial de 
normatividade e agência em geral, para, depois, abordar o 
domínio epistêmico – normatividade e agência epistêmica 
(Sosa, 2012). 

 

                                                           
5 Para uma caracterização e crítica da teoria de Sosa, ver Bi-level virtue 
epistemology, de John Turri (2013). 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  173 
 

 

Estrutura e normatividade de crer 
 
I) Estrutura 
 

Os desempenhos epistêmicos têm duas ordens. 
Como um caso especial, os termos de desempenho e 
aptidão são aplicados à formação de crença e, 
consequentemente, à aquisição de conhecimento. Porém, 
surgem algumas especificidades e assimetrias, como a 
suspensão de juízo. 

Crer é um desempenho que tem duas ordens: 
execuções e avaliações. Na primeira, é um desempenho que 
tem por objetivo, em geral, a verdade6, e conta com os três 
níveis da estrutura de funcionamento: a crença é precisa se 
é verdadeira (atinge/alcança a verdade); é hábil se é 
formada de maneira competente (mira adequadamente a 
verdade); e é apta se demonstra a competência do crente 
(atinge a verdade porque mirou adequadamente e obteve a 
verdade porque a buscou)7. Os três níveis indicam, 
respectivamente, se a crença alcançou a verdade sobre a 
questão, se buscou alcançá-la e se obteve a verdade 
justamente porque buscou alcançá-la. 

                                                           
6 Seguiremos Sosa (2011: 36), falando somente em “crer 
verdadeiramente”, comportando, assim, as respostas positiva e negativa 
de crer que P e descrer que P, entendido como crença na contraditória 
(crer que ~P), referente à questão de se P é o caso ou não é o caso. A 
suspensão de juízo, não crer, é um caso similar à suspensão da ação, 
abstenção, dado o risco presente, seja pela falta de perícia do agente 
epistêmico (p.e.: é daltônico), por condições inadequadas (p.e.: está 
drogado), ou por situações inadequadas (p.e.: a luz é muito fraca para 
distinguir a cor de um determinado objeto). 

7 Sosa (2011: 64) distingue ‘atingir/alcançar’ (to reach) de ‘obter’ (to 
attain). O primeiro indica apenas a posse de sucesso (crença verdadeira), 
enquanto o segundo indica que o sucesso (crença verdadeira) foi 
alcançado pela manifestação da habilidade, ou seja, pelo desempenho 
apto (crença apta). 



174 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Na segunda ordem, as metacrenças avaliam a 
primeira ordem, pela competência e pelo ambiente. Elas 
constituem diligências para buscar a verdade sobre a 
questão considerada. Nelas, o agente baseia-se para decidir 
crer, descrer ou suspender o juízo. As metacrenças são 
originadas da metacompetência do agente, sua capacidade 
de avaliação da sua competência de primeira ordem dentro 
do seu ambiente atual. 

A metacrença apta não deve ser confundida com a 
crença de primeira ordem, que é meta-apta. No primeiro 
caso, há uma crença de segunda ordem, que é resultado da 
metacompetência epistêmica – ou seja, uma metacrença 
com aptidão de segunda ordem, que é conhecimento 
reflexivo. No último, há uma crença de primeira ordem 
guiada por uma metacrença adequada. 

No domínio prático, o agente é guiado por sua meta-
aptidão para desempenhar ou abster-se. Já no domínio 
epistêmico, não há abstenção simpliciter, em primeira 
ordem8. Para Sosa, o agente ou crê que “P” ou crê que 
“não P”, que é equivalente a descrer. A abstenção no 
domínio epistêmico é a suspensão de juízo, em segunda 
ordem. Ao suspender o juízo, o agente não crê, não 
desempenha. Assim, a meta-aptidão epistêmica guia o 
agente no domínio epistêmico para desempenhar ou 
suspender o juízo. 

Mas a suspensão de juízo, ao contrário da abstenção, 
precisa ser motivada por razões. A abstenção prática ocorre 
em primeira ordem, enquanto a suspensão de juízo ocorre 
somente na segunda ordem. A meta-aptidão, nesse caso, é a 
avaliação das razões que não levaram à crença ou à 
descrença e que conduziram à suspensão de juízo. 

                                                           
8 O mais próximo de abstenção seria não considerar uma questão ou 
proposição. Assim, não haveria oportunidade de julgamento. Esses 
casos são possíveis (alguém que foge de considerar questões), mas não 
são interessantes, contudo, pois eliminam a situação de desempenhos. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  175 
 

 

Para mostrar a estrutura de crer, passemos ao 
seguinte exemplo: 
 

O Julgamento Olímpico 

Imaginemos que há uma prova de arco e flecha em 
um campo com alvos, na qual há duas pessoas 
competidoras, um arqueiro homem e uma arqueira 
mulher. Para avaliar, temos uma banca com uma 
juíza mulher e dois juízes homens. 
 
O primeiro juiz, Sexista, é um juiz que tem forte 

preconceito a favor de seu gênero, masculino, contra o 
gênero feminino. Ele faz seus julgamentos reiteradamente 
com base no preconceito, ao invés de fazer julgamentos 
que busquem a verdade. Assim, ao avaliar a prova de arco e 
flecha, ele julga que o arqueiro homem teve os melhores 
tiros e que, por isso, merece nota mais alta em relação à 
arqueira mulher. Ocorre que a crença do juiz (proferida em 
seu julgamento, pela nota) é verdadeira: o arqueiro homem 
de fato teve os melhores tiros. Contudo, o juiz Sexista tem 
crença precisa, pois ele atingiu a verdade, mas não tem 
crença hábil, pois não mirou adequadamente a verdade, 
nem crença apta. Embora tenha crença precisa, ela não é 
precisa em virtude de ser hábil, ele não obteve a verdade, 
apenas alcançou-a acidentalmente. 

O colega do juiz Sexista é outro juiz homem, 
Distraído. Ele não está enviesado, como o colega, e quer 
buscar a verdade acerca da prova. Porém, ele fica muito 
próximo do local onde ocorre a sinalização sonora para 
autorizar os tiros das atletas. Ele é distraído pelo barulho 
do sinalizador do tiro, não olha para as competidoras e 
perde o momento do tiro. Contudo, ele espia o guia de 
anotações de sua colega, a juíza mulher, Justa, e marca tal 
qual ela. 

Ocorre que a juíza Justa observou adequadamente e 
tem crença apta, pois sua crença é verdadeira porque ela 



176 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

observou adequadamente. Nessa situação, o juiz Distraído 
tem uma crença precisa, pois é crença verdadeira, ele 
buscava alcançar a verdade ao crer, era hábil, mas não tem 
uma crença apta, porque atingiu a verdade acidentalmente, 
considerando que sua habilidade não foi suficiente para seu 
ambiente naquela ocasião: ele distraiu-se, não viu os tiros e 
também não sabe se a colega realmente viu, nem se o 
julgamento dela é verdadeiro. O juiz Sexista não apresenta 
um caso de conhecimento, assim como o juiz Distraído. 
Somente a juíza Justa tem conhecimento, como veremos 
adiante. 
 
II) Normatividade 
 

Passemos à normatividade de desempenho, através 
dos três componentes: competência, objetivo e motivação, 
e sua aplicação ao domínio epistêmico. 

 
i) Competência 
 
A competência epistêmica contém o conjunto de 

todas as subcompetências epistêmicas envolvidas 
(perceptiva, mnemônica, inferencial, introspectiva, etc.). 
Elas são as faculdades cognitivas e fontes de conhecimento 
que baseiam um desempenho para alcançar a verdade sobre 
a questão que se apresenta. Mas a competência epistêmica 
também inclui nossa capacidade racional: 

 
Observe que nenhum humano abençoado com a 
razão tem meramente conhecimento animal do tipo 
obtido por feras. Pois mesmo quando uma crença 
perceptual deriva tão diretamente quanto sempre 
faz dos estímulos sensoriais, ainda é relevante que o 
sujeito não tenha percebido os sinais do 
testemunho em contrário. [...] Mesmo quando a 
resposta ao estímulo é muito direta, se o sujeito 
também ouvisse ou visse os sinais de testemunho 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  177 
 

 

em contrário crível, isso mudaria a sua resposta. As 
crenças de um animal racional parecem, portanto, 
nunca provir de introspecção, memória ou 
percepção sozinhas. Pois a razão é sempre pelo 
menos uma parceira silenciosa na vigília de outros 
dados relevantes, uma parceira silenciosa cujo 
próprio silêncio é uma causa contribuinte da crença 
resultado (Sosa, 1991: 240)9. 

 
Essa competência epistêmica, baseada na razão, é 

complexa e tem vários níveis: 
 

Eu falo de “mecanismos” ou processos de 
formação de crença e algumas vezes de 
“mecanismos de entrada/saída”, mas eu quero 
negar explicitamente qualquer implicação que eles 
são simples ou modulares. [... Um] mecanismo 
pode ser algo próximo de um reflexo, ou pode ser 
uma habilidade de processamento central de nível 
muito alto, do tipo que permite uma crítica sensível 
a “decidir” como avaliar um trabalho, baseada em 
ponderação complexa e hábil (Sosa, 2007: 87, nota 
de rodapé 9).10 

                                                           
9 No original: “Note that no human blessed with reason has merely 
animal knowledge of the sort attainable by beasts. For even when 
perceptual belief derives as directly as it ever does from sensory stimuli, 
it is still relevant that one has not perceived the signs of contrary 
testimony. [... E]ven when response to stimuli is most direct, if one 
were also to hear or see the signs of credible contrary testimony, that 
would change one’s response. The beliefs of a rational animal hence 
would seem never to issue from unaided introspection, memory, or 
perception. For reason is always at least a silent partner on the watch 
for other relevant data, a silent partner whose very silence is a 
contributing cause of the belief outcome”. 

10 No original: “I speak of ‘‘mechanisms’’ or processes of belief 
formation, and sometimes of ‘‘input/output mechanisms’’, but I want 
to disavow explicitly any implication that these are simple or modular. 
[… A] mechanism can be something close to a reflex, or it can be a 
very high-level, central-processing ability of the sort that enables a 



178 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

 
Conforme a estrutura de desempenhos epistêmicos, 

temos que crença precisa é crença verdadeira. Crença hábil 
é crença que busca obter a verdade, podendo ou não ser 
precisa (verdadeira). Há crenças que podem ser falsas, mas 
ainda assim hábeis. Esses são os casos fortuitos onde o 
agente manifesta adequadamente suas competências 
epistêmicas, mas ainda assim não consegue alcançar a 
verdade – o mundo pode não ter contribuído ou a ocasião 
exige competências que ele não possui. 

A metacompetência consiste na avaliação dessas 
competências em nosso ambiente atual. Ela é o uso da 
razão para refletir acerca delas: 

 
Tendo compreendido como é ao nosso redor, 
através de conexões envolvendo a 
percepção/memória/raciocínio exigidos para o 
conhecimento animal, continuar o raciocínio nessas 
bases pode aumentar nossa integração consciente e 
coerência explicativa, emprestando virtude 
epistêmica às nossas crenças (Sosa, 2010a: 187)11. 

 
Essas competências terão relevância sobre como 

buscamos e alcançamos a verdade, sobre as questões que 
consideramos, pois constituem nossos processos de 
formação e avaliação de crenças. Assim, voltemos a 
considerar a finalidade dos desempenhos. 

 
ii) Objetivos 

                                                                                                                
sensitive critic to ‘‘decide’’ how to assess a work, based on complex and 
able pondering”. 

11 No original: “Having grasped how it is around us through 
connections involving the perception/memory/reasoning required for 
the animal knowledge, further reasoning on that basis may enhance our 
conscious integration and explanatory coherence, lending epistemic 
virtue to our beliefs”. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  179 
 

 

Crer pode ter outros objetivos além da verdade, mas 
a verdade é o único objetivo epistêmico e é inerente à 
crença. Objetivos práticos são possíveis, tais como buscar 
conforto através de uma crença, o pensamento positivo 
(wishful thinking), e falhas e vieses de raciocínio. Mas isso 
não é relevante para a formação do conhecimento – pelo 
contrário, como veremos adiante, esses fatores não devem 
atrapalhar o objetivo epistêmico, para que haja 
conhecimento: 

 
Uma crença pode assim derivar de causas ou 
mesmo razões que não são epistêmicas. Tome tal 
crença, motivada por razões pragmáticas. Mesmo se 
razões epistêmicas também motivam-na, 
entretanto, essa crença ainda pode falhar em 
constituir uma busca da verdade, se o sujeito crê 
como alguém em desconsideração extrema da 
evidência (Sosa, 2011: 20)12. 

 
A crença apta é aquela que obteve a verdade devido 

ao crente tê-la buscado, ficando manifestada a competência 
epistêmica na sua aquisição, que resulta em conhecimento. 
A finalidade inerente, ainda que não única, da crença é a 
verdade. 

Sosa defende a relação específica das crenças com a 
verdade, mas essa relação não é exclusiva. Ou seja, crenças 
podem ter outros fins e serem baseadas em razões práticas. 
Mas, nessas situações, não serão manifestações de 
competências epistêmicas do agente, falhando em constituir 
conhecimento: “Crenças que visam somente o conforto ou 
outro objetivo pragmático não são apropriadamente 

                                                           
12 No original: “A belief can thus derive from causes or even reasons 
that are not epistemic. Take such a belief, one motivated by pragmatic 
reasons. Even if epistemic reasons also motivate it, however, that belief 
might yet fail to constitute pursuit of truth, if one believes as one does 
in extreme disregard of the evidence”. 



180 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

guiadas por uma competência epistêmica para obter a 
verdade” (Sosa, 2011: 16)13. 

iii) Motivação 
Os desempenhos são baseados em razões 

motivadoras, assim como as crenças tradicionalmente são 
baseadas em razões epistêmicas. Crer é um desempenho 
também baseado em razões, podendo ser motivado 
psicologicamente por razões que não sejam epistêmicas. As 
razões para crer podem, então, ser do tipo epistêmico, em 
crenças que visam à verdade, ou do tipo prático, nas que 
têm múltiplos alvos. 

Sosa considera que as razões epistêmicas são um 
subconjunto das razões práticas. A aquisição da verdade 
(alvo epistêmico) visa à obtenção de conhecimento, um dos 
possíveis fins de crer e o único fim epistêmico. A verdade é 
o valor epistêmico, e a avaliação epistêmica dá-se por ela: se 
foi buscada, se foi alcançada e se há relação entre a busca e 
a consecução. 

Como exemplo, elaboramos um caso a partir de Sosa 
(2011: 18): 

 

Primo Vinny na Prisão 

O primo da juíza olímpica, Justa, chamado Vinny, 
está preso por um crime terrível. Ela não suporta a 
ideia de que ele seja culpado e quer confortar a si 
mesma, e forma a crença falsa de que ele não é 
culpado. Ela, então, pede para Vinny dizer que não 
cometeu o crime, mas ele responde confessando que 
é culpado. Justa pode manter a crença de que ele não 
é culpado, ou crer no testemunho de Vinny e ter uma 
crença verdadeira, apesar do seu forte desejo de 
autoconforto. 

                                                           
13 No original: “Beliefs aimed only at comfort or some other pragmatic 
objective are not properly guided by an epistemic competence for 
attaining truth”. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  181 
 

 

 
Se mantiver a crença de que ele não é culpado, terá 

um mau desempenho, por formar crença com base no 
autoconforto e mantê-la, ignorando as evidências 
contrárias. Mas, se considerar o testemunho e deixar seu 
desejo de autoconforto, buscará a verdade e poderá ter 
conhecimento. Então, se ela deixar de lado seu 
autoconforto e acreditar no testemunho de Vinny, será 
meta-apta, pois se absteve de considerar o desejo de sua 
inocência, e poderá ter crença apta e um desempenho 
plenamente apto, que manifesta sua competência completa. 
Por outro lado, se Justa falhar em afastar seu desejo de 
conforto, terá mantido uma crença falsa com o fim de 
autoconforto. Essa crença poderá ser apta do ponto de 
vista prático, se ela se confortar, mas Justa não será apta 
epistemicamente. Já se ela permanecer em dúvida e abster-
se, por seu desejo de autoconforto conflitar com a 
confiança no testemunho do primo, estará exercendo bem 
sua metacompetência epistêmica, apesar de não ser apta 
epistemicamente – pois não produziu desempenho. Ela 
reflete sobre o risco de crer conforme seu conforto e 
suspende o juízo, dadas as dúvidas sobre sua competência 
de formar a crença naquela ocasião, que exige pesar 
corretamente as evidências contra o seu desejo prático. Ao 
duvidar da manifestação da sua competência em primeira 
ordem e abster-se, está sendo louvável na segunda ordem, 
por avaliar bem o risco presente, dada a situação e suas 
competências epistêmicas. Justa seria epistemicamente 
meta-apta sem ser apta, ao suspender o juízo e evitar uma 
crença falsa. 

 
Estrutura epistêmica e ordens de conhecimento 
 

Sosa define duas ordens de desempenho epistêmico 
em sua estrutura normativa, a fim de mostrar 



182 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

conhecimento de um modo mais pleno, através das 
relações entre os níveis epistêmicos e o seu resultado. 

O conhecimento é adquirido pelo agente que 
desempenha uma diligência em busca da verdade. Ele conta 
com uma estrutura própria, mas há uma relação do 
conhecimento com o agente. Os processos de formação de 
crença, e consequente aquisição de conhecimento, têm sua 
aptidão derivada do agente que desempenha esses 
processos: 

 
Somente crenças na diligência de obter a verdade se 
qualificarão [como candidatas ao conhecimento]. E 
elas são aptas somente indiretamente. Elas derivam 
sua aptidão da aptidão da diligência 
correspondente, a diligência de obter assim a 
verdade. É essa diligência que mais diretamente se 
enquadra na estrutura AAA14 (Sosa, 2011: 17)15. 

 
Isso implica na avaliação não ser de uma crença ou 

de um caso de conhecimento, de maneira isolada, mas da 
formação e da crença de alguém, do conhecimento 
adquirido por um agente. Isso não exclui a avaliação sobre 
esses processos e as crenças, que também pode ser feita: 

 

                                                           
14 A estrutura de virtude em três níveis “AAA”: accuracy, adroitness, 
aptness (precisão, habilidade, aptidão). Ela estipula o sucesso do 
desempenho (precisão), a competência do agente (habilidade) e a 
relação entre esses dois (aptidão). A execução de um desempenho 
encaixa-se na estrutura AAA se ele for preciso, ou seja, se atingiu seu 
objetivo; se for hábil, ou seja, se mirou adequadamente seu objetivo; e 
se for apto, ou seja, se o primeiro derivou do segundo, se atingiu o 
objetivo por tê-lo mirado adequadamente. 

15 No original: “Only beliefs in the endeavor to attain truth will qualify. 
And they are apt only indirectly. They derive their aptness from the 
aptness of the corresponding endeavor, the endeavor thereby to attain 
truth. It is this endeavor that most directly falls under the AAA 
structure”. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  183 
 

 

São somente agentes e sujeitos que são 
avaliados como justificados ou não? Não, ações e 
crenças são avaliáveis também. De fato, quando 
alguém é avaliado como justificado, ele é avaliado 
como justificado em agir ou acreditar de certa maneira. 
Não obstante, a avaliação de atos particulares pode 
implicar em uma avaliação indireta do agente ou 
sujeito (grifo original, Sosa, 2010a: 186)16. 

 

Dada a relação entre conhecimento e agente 
conhecedor, temos a relação da avaliação de 
crença/conhecimento com a avaliação do agente, e vice-
versa. Não é uma relação isomórfica, mas é próxima o 
bastante para usarmos os termos de forma intercambiável, 
por simplicidade. O importante é que não se trata de 
elementos separados, agente e crença/conhecimento, nem 
de uma avaliação normativa que se dê separadamente, 
apenas fazemos um exame separado, por questões de 
investigação teórica. 

Temos até aqui que conhecimento é crença apta. Para 
termos conhecimento, é preciso crença verdadeira que seja 
alcançada pela manifestação da competência epistêmica 
relevante. Ou seja, o primeiro nível de sucesso epistêmico é 
a aptidão de primeira ordem e consiste em conhecimento 
animal. 

 
S sabe que p se, e somente se, a correção da crença 
de S que p manifesta, parcialmente ou plenamente, 
uma competência epistêmica de formação ou 
sustentação de crença de S, que, ao fazê-lo, também 
manifesta plenamente uma competência 

                                                           
16 No original: “Is it only agents and subjects that are assessed as 
justified or not? No, actions and beliefs are assessable, too. Indeed, 
when one is assessed as justified, one is assessed as justified in acting or 
believing in a certain way. Nevertheless, the evaluation of particular acts 
might imply an indirect evaluation of the agent or subject”. 



184 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

(possivelmente mais complexa) assentada pelo 
menos parcialmente em S (Sosa, 2011: 88)17. 

 
Assim, a competência do agente necessita ser 

manifestada para que ele tenha conhecimento, incluindo a 
condição e a situação que, ao menos parcialmente, 
envolvem fatores externos. O que nos leva à questão da 
sorte epistêmica, pois o agente pode estar em um ambiente 
adequado e ter conhecimento por sorte ou acidentalidade, 
como nos casos do tipo Gettier18. 

Então, há também a necessidade de eliminar a sorte e 
a acidentalidade, dada na relação do agente com o seu 
ambiente. Isso ocorre com a avaliação das competências de 
primeira ordem, ou seja, uma metacompetência. Há crenças 
reflexivas (ou crenças de segunda ordem, ou, ainda, 
metacrenças – todas são sinônimas), sobre a competência 
de primeira ordem e o ambiente, o que resulta em 
conhecimento de segunda ordem, ou conhecimento 
reflexivo. Para que haja conhecimento reflexivo, é preciso 
competência de segunda ordem. 

Seguindo a estrutura normativa, o conhecimento de 
segunda ordem é aquele que avalia a pertinência da crença 
em relação às competências do agente dentro do seu 
ambiente. Esse metaconhecimento é necessário para que o 
agente epistêmico oriente a competência epistêmica, 
avaliando o risco de falha em crer, podendo decidir crer ou 
suspender o juízo: 

 

                                                           
17 No original: “S knows that p if, and only if, the correctness of S's 
belief that p manifests, partially or fully, an epistemic belief-forming or 
belief sustaining competence of S's, in doing which it also manifests 
fully a (possibly more complex) competence seated at least partially in 
S”. 

18 Para uma introdução, ver Gettier problem, em Analysis of Knowledge, da 
SEP, disponível em: <http://plato.stanford.edu/entries/knowledge-
analysis/#GetPro>. 

http://plato.stanford.edu/entries/knowledge-analysis/#GetPro
http://plato.stanford.edu/entries/knowledge-analysis/#GetPro


Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  185 
 

 

Para uma epistemologia da virtude baseada em 
competência, então, conhecimento animal exige 
crença apta, mas conhecimento reflexivo exige 
mais. Conhecimento reflexivo exige crença apta que 
é metacompetente (e, de fato, meta-apta). O 
conhecedor deve ter uma compreensão de segunda 
ordem – uma crença ou pressuposição – que sua 
crença de primeira ordem é ou seria apta (Sosa, 
2010: 475)19. 

 
A avaliação adequada sobre crer ou suspender o juízo 

é resultado da meta-aptidão. O agente é guiado pela 
metacompetência ao ponderar adequadamente a resposta, 
conforme sua competência de primeira ordem e seu 
ambiente na ocasião, levando em conta o risco de falhar e 
formar crença falsa. A falha em segunda ordem é 
compreendida como subavaliação ou sobreavaliação do 
risco em primeira ordem: ou o agente epistêmico forma 
crença quando é arriscado demais e deveria suspender o 
juízo, ou suspende o juízo quando o risco é baixo e deveria 
formar crença (seja em P ou ~P, conforme o caso). Em um 
caso no qual o agente desempenha bem em segundo nível, 
temos a meta-aptidão. Há, aí, o segundo nível de sucesso 
epistêmico, de segunda ordem, que é a metacrença apta (ou 
crença de segunda ordem apta), e consiste em 
conhecimento reflexivo. 

O sucesso completo não é apenas precisão e 
metaprecisão, mas aptidão plena, aptidão derivada da meta-
aptidão. Isso significa que o agente manifesta sua 

                                                           
19 No original: “For a competence-based virtue epistemology, then, 
animal knowledge requires apt belief, but reflective knowledge requires 
more. Reflective knowledge requires apt belief that is meta-competent 
(and, indeed, meta-apt). The knower must have a second-order grasp 
— a belief or presupposition — that his first order belief is or would be 
apt”. 



186 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

competência que é guiada por sua metacompetência 
naquela ocasião. 

Assim, conhecimento humano é constituído de 
conhecimento animal e conhecimento reflexivo, que, 
juntos, constituem o conhecimento pleno, que veremos 
abaixo. 
 

Conhecimento humano está, então, em dois níveis. 
Todo conhecimento animal humano exige um grau 
de meta-aptidão, de algum nível mínimo. (Cognição 
animal bruta exige um nível substancialmente mais 
baixo). Conhecimento reflexivo, por contraste, 
exige a operação das capacidades reflexivas 
humanas. Estas, nas capacidades superiores, 
envolvem a reflexão consciente sofisticada 
demandada, em última instância, pelo exercício da 
sabedoria racional (Sosa, 2011: 93, nota de rodapé 
17)20. 

 
Há relações específicas entre conhecimento e 

metaconhecimento, bem como entre aptidão e meta-
aptidão epistêmica. Temos, como visto anteriormente, uma 
independência entre aptidão e meta-aptidão, que se segue 
na relação epistêmica. 

A crença apta pode ocorrer sem meta-aptidão; o 
agente pode crer verdadeiramente sem considerar o risco 
envolvido. Também o agente epistêmico pode ser meta-
apto sem ter crença apta. Ele pode falhar no desempenho 
da formação de crença, manifestando mal a competência 
epistêmica de primeira ordem e crendo em uma falsidade. 

                                                           
20 No original: “Human knowledge is then on two levels. All human 
animal knowledge requires a degree of meta-aptness, of some minimal 
level. (Brute animal cognition requires a substantially lower level.) 
Reflective knowledge by contrast requires the operation of human 
reflective capacities. These, at the higher reaches, involve the 
sophisticated conscious reflection demanded ultimately by the exercise 
of rational wisdom”. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  187 
 

 

Alternativamente, pode suspender o juízo adequadamente e 
não seguir com a formação da crença, não havendo 
desempenho em primeira ordem. A suspensão de juízo 
mostra como o segundo nível pode interferir no primeiro, 
até mesmo suspendendo sua atividade adequadamente – 
assim como visto no exemplo “primo Vinny na prisão”. 

A suspensão de juízo adequada é resultado da relação 
na qual a competência de segunda ordem interfere na 
competência de primeira ordem, suprimindo sua 
manifestação, a fim de que o agente epistêmico evite erros. 
Há um resultado mais positivo dessa relação, na qual a 
meta-aptidão guia a aptidão, e que leva ao terceiro nível de 
sucesso. A relação entre conhecimento animal e 
conhecimento reflexivo, que resulta no conhecimento 
pleno, é estabelecida através da manifestação de aptidão 
derivada da meta-aptidão: 

 
Conhecimento animal é crença apta de primeira 
ordem. Conhecimento reflexivo é conhecimento 
animal afirmado aptamente pelo sujeito. Podemos 
ver agora que saber algo plenamente requer que o 
sujeito tenha conhecimento animal e reflexivo 
sobre isso, mas também que o saiba com aptidão 
plena. Requer, por assim dizer, que a correção das 
crenças de primeira ordem do sujeito manifeste não 
apenas o animal, competências de primeira ordem 
que, de modo suficientemente confiável, produzem 
a correção das crenças formadas. As crenças de 
primeira ordem do sujeito ficam aquém, se não são 
guiadas apropriadamente pela metacompetência 
relevante do sujeito. Essa metacompetência 
governa se o sujeito deveria em absoluto formar ou 
não uma crença sobre a questão em disputa ou 
deveria ao invés suspender o juízo completamente. 
É somente se essa metacompetência está operante 
na formação de crença do sujeito sobre esse 
assunto que a sua crença pode alcançar as alturas 
epistêmicas. A crença de primeira ordem do sujeito 



188 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

é apta na proporção de quão confiável é a 
competência de primeira ordem manifestada em 
seu sucesso. Além disso, ela é mais plenamente apta 
na proporção de quão confiável é a 
metacompetência que seu sucesso também 
manifesta. Essa metacompetência é manifestada em 
uma distância, entretanto, porque o 
metaconhecimento de que uma crença é 
suficientemente provável para ser apta no nível de 
base é constituído pelo fato de que a correção da 
metacrença correspondente manifesta, ela mesma, a 
metacompetência relevante do sujeito (Sosa, 2011: 
11s)21. 

 
O conhecimento pleno, ou conhecer plenamente 

(knowing full well) é, para Sosa, o exemplar de conhecimento 
humano22. Ele é resultado da relação entre o conhecimento 
                                                           
21 No original: “Animal knowledge is first-order apt belief. Reflective 
knowledge is animal belief aptly endorsed by the subject. We can now 
see that knowing something full well requires that one have animal and 
reflective knowledge of it, but also that one know it with full aptness. It 
requires, that is to say, that the correctness of one's first-order belief 
manifest not only the animal, first-order competences that reliably 
enough yield the correctness of the beliefs produced. One's first order 
belief falls short if it is not appropriately guided by one's relevant meta-
competence. This meta-competence governs whether or not one 
should form a belief at all on the question at issue, or should rather 
withhold belief altogether. It is only if this meta-competence is 
operative in one's forming a belief at all on that subject matter that 
one's belief can reach the epistemic heights. One's first-order belief is 
apt in proportion to how reliable is the first-order competence manifest 
in its success. What is more, it is more fully apt in proportion to how 
reliable is the meta-competence that its success also manifests. This 
meta-competence is manifest at a remove, however, because the meta-
knowledge that it is a belief likely enough to be apt on the ground level 
is constituted by the fact that the correctness of the corresponding 
meta-belief itself manifests the subject's relevant meta-competence”. 

22 Sosa (2011) tem uma nota de rodapé sobre a escolha do termo 
“knowing full well”, cf. nota 16, p. 92s. Nele, aceita o uso de 
“conhecimento pleno”, bem como outros usos de pleno (fully), como 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  189 
 

 

de segunda ordem, reflexivo – uma manifestação bem-
sucedida de metacompetência epistêmica, que avalia como 
adequada a formação de crença em um ambiente –, e o 
conhecimento de primeira ordem, animal – que é a 
formação de crença verdadeira, que manifesta a 
competência epistêmica –, aquela crença que é verdadeira 
porque buscou a verdade corretamente, guiada pela 
metacrença adequada. Essa relação é a do conhecimento 
animal com o conhecimento reflexivo, que gera o 
conhecimento pleno. Esse é o terceiro nível de sucesso 
epistêmico: conhecimento pleno é o conhecimento animal 
que é guiado pelo conhecimento reflexivo. 

A aptidão da crença é gradual, é produto da 
confiabilidade da competência manifestada. De igual modo, 
ocorre com a meta-aptidão, conforme a confiabilidade da 
metacompetência manifestada. A avaliação de sucesso no 
desempenho de crer, para Sosa, está ligada à obtenção de 
crenças verdadeiras. O objetivo de crer verdadeiramente é 
atingir conhecimento animal, em primeira ordem, e 
conhecimento reflexivo, em segunda ordem. A relação 
adequada faz com que o resultado seja conhecer 
plenamente – o valor epistêmico mais alto. O 
conhecimento pleno é aquele plenamente apto, que resulta 
do desempenho apto guiado pelo desempenho meta-apto. 

Voltemos ao “Julgamento Olímpico”, para 
exemplificar agora toda a estrutura epistêmica e os níveis de 
conhecimento. 

O juiz Sexista não tem conhecimento sequer em 
primeira ordem, pois falha em buscar a verdade devido ao 
viés sexista. Apesar de ter crença verdadeira, ele não é hábil 
por não buscar a verdade, portanto não é apto, tampouco 
meta-apto por não avaliar as competências de seus 
julgamentos e corrigir o viés (falta de habilidade para 

                                                                                                                
metafórico, no sentido de que é possível ter conhecimento ainda 
melhor, de que há espaço para melhorias. 



190 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

julgar). Atribuímos seu fracasso à falta de habilidade na 
formação da crença, uma falha na execução, que é seguida 
de falha na avaliação, na qual ele não percebe seu viés. Ele 
constantemente falha por falta de habilidade, não sendo 
sequer funcional. 

O juiz Distraído também não tem conhecimento 
animal; apesar de buscar a verdade e de atingir crença 
verdadeira, ele falha em obter a relação adequada, pois não 
obtém crença verdadeira por buscar a verdade, mas sim por 
acidente – seu julgamento é cópia da colega, juíza Justa. 
Assim, ele tem precisão e habilidade, mas não aptidão. Seu 
fracasso é devido à insuficiência da sua habilidade naquele 
ambiente, que se origina na falha da metacompetência, por 
não avaliar o risco do ambiente (distrair-se com o sinal 
sonoro e perder a visualização do tiro). Ele acerta 
eventualmente, é parcialmente funcional, porque não avalia 
adequadamente os riscos quando desempenha, e não é 
reflexivo, ficando suscetível a desempenhar em ambientes 
onde sua competência não será suficiente. 

A juíza Justa é a única que obteve a verdade (crença 
precisa) porque buscou-a ao julgar (crença hábil), sendo 
apta, ou seja, tendo conhecimento animal. Ela avaliou bem 
a ocasião, sem cair em viés (falha pela competência) nem se 
distrair (falha pelo ambiente), sendo meta-apta, tendo 
conhecimento reflexivo. Como o conhecimento reflexivo 
guiou o conhecimento animal, podemos afirmar que juíza 
Justa tem conhecimento pleno ou conhece plenamente. 

Por fim, cabe explicitar que esses níveis constituem 
uma escala de valor referentes à crença e ao conhecimento: 

 
Crença apta observada aptamente, conhecimento 
reflexivo, é melhor do que mera crença apta ou 
conhecimento animal, especialmente quando o 
conhecimento reflexivo ajuda a guiar a crença de 
primeira ordem, de modo que ela é apta. Em tal 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  191 
 

 

caso, a crença é plenamente apta e o sujeito sabe 
plenamente (Sosa, 2011: 12-13)23. 

 
A disputa do valor do conhecimento não é o enfoque 

aqui, mas a observação é pertinente para o objetivo de 
agência epistêmica de Sosa. Essas definições formam o 
quadro de normatividade epistêmica. A satisfação dessas 
normas requer que o agente tenha uma série de 
desempenhos e avaliações sobre eles, manifestando 
adequadamente sua competência epistêmica. Vejamos a 
seguir a concepção de agência epistêmica, a função que tem 
dentro desse cenário, bem como se ela é robusta. 

 
Ordens de agência epistêmica 
 

Seguindo a estrutura em dois níveis, há também duas 
ordens de agência epistêmica. 

 
I) Primeira ordem 
 
Sosa apresenta uma concepção de agência epistêmica 

relacionada aos desempenhos que visam a objetivos, 
através da manifestação de competências, motivados por 
razões epistêmicas. O ganho teórico em deixar para trás 
problemas tradicionais da agência doxástica, como a ação e 
o voluntarismo, permite superar a restrição de uma 
concepção mais fraca. 

 
Ser um perseguidor da verdade quanto a uma 
questão exige o exercício de agência epistêmica e 
competência na formação de sua crença. E alguém 
pode, assim, formar crenças racionalmente, mesmo 

                                                           
23 No original: “Apt belief aptly noted, reflective knowledge, is better 
than mere apt belief or animal knowledge, especially when the reflective 
knowledge helps to guide the first-order belief so that it is apt. In such 
a case the belief is fully apt, and the subject knows full well”. 



192 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

que não deliberadamente, nem voluntariamente, 
nem mesmo conscientemente (Sosa, 2011: 19)24. 

 
A agência epistêmica de primeira ordem consiste em 

desempenhos do tipo funcionamento: formar crença 
conforme as evidências disponíveis, com a manifestação 
das competências epistêmicas de primeira ordem. As 
competências epistêmicas de primeira ordem são 
constituídas das diversas subcompetências que conduzem 
os processos doxásticos do sujeito. Seu exercício adequado 
é a aptidão e leva o agente a adquirir conhecimento animal: 
“Uma crença é um caso de conhecimento se e somente se é 
apta à verdade, isto é, se e somente se sua precisão 
manifesta a habilidade epistêmica do crente” (Sosa, 2011: 
24)25. 

Ela é uma agência epistêmica funcional, na qual o 
desempenho é assim avaliado: “Nesse quadro funcional, 
distinguimos entre desempenhos que satisfazem ao menos 
os padrões mínimos de operações epistêmicas apropriadas 
e aqueles que não os satisfazem” (Sosa, 2012: 24). 
Igualmente, os agentes têm uma avaliação funcional nessa 
ordem de agência epistêmica: “Agentes que meramente 
funcionam estão sujeitos a falhas ou responsabilizações, mais 
do que a pecados ou infrações, ou a outras violações que 
pressupõem liberdade” (grifo original, Sosa, 2012: 24). A 
avaliação de um é indiretamente a avaliação de outro, mas 
ambas se dão em termos funcionais. 

Essa ordem de agência não comporta espaço para 
liberdade nem para a suspensão de juízo. É a capacidade de 

                                                           
24 No original: “To be a pursuer of the truth on a question requires the 
exercise of epistemic agency and competence in one's belief formation. 
And one can thus form beliefs rationally even if not deliberately, nor 
voluntarily, nor even consciously”. 

25 No original: “A belief is a case of knowledge if and only if it is truth-
apt, i.e., iff its accuracy manifests the believer’s epistemic adroitness”. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  193 
 

 

colocar-se em posição de formar crenças conforme a 
ocasião. Emprega o princípio de racionalidade meios e 
fins26, mas tem seu fim estabelecido como a verdade: 
“Finalmente, os funcionamentos, na nossa região 
intermediária [entre os sofrimentos e meros fazeres e a 
liberdade das diligências], são avaliáveis num aspecto 
epistêmico específico, o que significa que a sua avaliação 
deve ser feita com relação à verdade” (Sosa, 2012: 25). 

Nossa competência padrão nos conduz 
racionalmente à verdade. Mas podemos ser desviados da 
verdade, através de vieses, ou motivados por interesses 
práticos. Nos casos em que podemos não estar sujeitos à 
força da razão, necessitamos da agência de segunda ordem, 
a fim de preservarmo-nos de falhas. 

 
II) Segunda ordem 
 
A agência epistêmica de segunda ordem guia o 

exercício adequado de primeira ordem. Ela é um 
desempenho do tipo diligência, em busca da verdade. 
Acompanha a agência de primeira ordem constantemente, 
mas é disparada por problemas ou desvios na formação de 
crenças. Esses problemas podem ter três origens: i) riscos 
de engano por um ambiente inadequado; ii) redução ou 
impedimento da competência; e iii) conflitos de razões 
(práticas e epistêmicas). Podemos afirmar, portanto, que 
Sosa atribui três papéis distintos para sua atuação: 

 
i) avaliação do ambiente e da competência epistêmica de 
primeira ordem; 
 

                                                           
26 O princípio é assim formulado por Sosa: “S visa a fazer X, ao fazer 
Y, SSE S faz Y no esforço para fazer X” (2011: 18). No original: “S 
aims to X, by Y'ing, IFF S Y's in the endeavor to X”. 



194 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

ii) decisão de formar crença ou suspender o juízo 
(desempenhar ou abster-se); 
 
iii) separação entre razões práticas e epistêmicas, através da 
reflexão. 

 
Cada um desses papéis liga-se a um nível de sucesso 

epistêmico e implica um tipo de conhecimento (animal, 
reflexivo e pleno). Examinemos cada um deles. 

 
i) Meta-avaliação ambiental e funcional 
 
O primeiro papel da agência de segunda ordem 

consiste na avaliação do risco de falha pelo ambiente e das 
competências de primeira ordem. Ele é um nível não 
manifestado, silencioso ou implícito. 

Os dois primeiros problemas que desencadeiam a 
agência reflexiva são relativos aos componentes da 
competência, à situação e à condição do agente, 
respectivamente. O primeiro é acerca de situações 
enganadoras, como os exemplos céticos e os casos do tipo 
Gettier trazem-nos. O segundo é sobre o agente estar 
impedido ou incapaz, ainda que temporariamente, de 
manifestar sua habilidade. Vejamos esses pontos. 

Sosa afirma que as condições contextuais podem 
exercer um papel comprometedor em relação à 
competência epistêmica. Com isso, está afirmando a 
falibilidade das nossas competências – podemos estar 
errados, mesmo em situações em que não percebamos 
motivos para pensar que estejamos, pois podemos falhar 
em ambas as ordens (é preciso que haja, de fato, esses 
motivos, e que seja falha do agente não percebê-los, caso 
contrário, estaremos em um cenário cético). 

Porém, relembrando os condicionais disparadores de 
manifestações, o que interessa é a ocasião atual. Sosa 
descarta as demais ocasiões espaço-temporais e modais, por 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  195 
 

 

serem irrelevantes. O necessário é que o agente tenha 
manifestado sua competência plena na situação na qual se 
encontra: 

 
Raramente, se alguma vez, uma reconhecida 
disposição do senso comum exige que suas 
condições de desencadeadoras desencadeariam suas 
manifestações resultantes não somente no próprio 
tempo e lugar em que o sujeito da disposição está 
localizado, mas também ao longo de uma 
vizinhança mais ampla de tempos e espaços (Sosa, 
2011: 80)27. 

 
E essa restrição vai além do mundo físico atual, 

abrangendo mundos possíveis (modais)28: 
 

Quer definamos a vizinhança por proximidade 
física ou por proximidade modal, não é plausível 
que uma competência, perícia ou disposição seja 
manifestada em um certo local somente se o agente 
tivesse sucedido similarmente em qualquer lugar em 
geral na vizinhança (Sosa, 2011: 91)29. 

 
A agência de segunda ordem avalia constantemente 

nosso ambiente e funcionamento, seja implicitamente, 

                                                           
27 No original: “Rarely if ever does a recognized, commonsense 
disposition require that its triggering conditions would trigger its 
resultant manifestations not only at the very place and time where the 
host of the disposition is located, but also throughout some wider 
neighborhood of places and times”. 

28 Para uma introdução, ver Possible worlds, da SEP, disponível em: 
<http://plato.stanford.edu/entries/possible-worlds/>. 

29 No original: “Whether we define the neighborhood by physical 
proximity, or by modal proximity, it is not plausible that a competence, 
skill, or disposition is manifest at a certain location only if the host 
would have similarly succeeded elsewhere generally in the 
neighborhood”. 

http://plato.stanford.edu/entries/possible-worlds/


196 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

quando não há sinais de inadequação, seja reflexivamente, 
quando há. Nos primeiros, não há disparador, então ela não 
é manifesta, ainda que presente. Esses casos são os que 
desempenhamos ordinariamente, nossa agência funcional 
desempenha bem e a agência reflexiva fica ociosa. Não há 
complicações ou necessidade de ir a outros níveis de 
conhecimento. É o papel silencioso da razão, pelo qual 
adquirimos conhecimento animal – cuja execução é 
frequente, constantemente formamos conhecimento sobre 
o mundo no qual estamos e agimos. 

 
ii) Decisão de desempenho ou abstenção 
 
Quando há sinais de risco ambiental ou falta de 

competência funcional, é preciso ir para o papel reflexivo 
de decisão manifestada. Esse segundo papel implica, 
portanto, o primeiro papel cumprido – percebemos os 
riscos porque os monitoramos. 

Quando a agência de segunda ordem é manifestada, 
forma-se a metacrença de aceitação ou rejeição do risco 
presente na ocasião e decide-se por manter ou formar30 as 
crenças-alvo ou por suspender o juízo. 

Porém, mesmo essa ponderação de razões não 
precisa ser consciente, nem ligada à vontade do agente, 
portanto não precisa ser controlada positivamente. São os 
casos em que os processos de formação de crenças seguem 
sem sinais de problemas ou desvios, há somente 
deliberação de razões epistêmicas. 

 

                                                           
30 Há casos nos quais a crença foi formada, e a metacompetência indica 
que há risco de ela ser falsa. Nesses casos, é adequado falar em 
sustentar/manter ou revisar/rejeitar a crença. Porém, esses casos são 
análogos aos de formação para o que nos interessa. Assim, por uma 
questão de economia, iremos nos referir somente à formação, pois o 
que se aplica a uma, aplicar-se-á a outra. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  197 
 

 

Alegadamente, a competência relevante de segunda 
ordem é uma competência padrão que assume a 
competência de primeira ordem a menos que haja 
sinais de alerta para o contrário. Tais sinais podem 
derivar do testemunho contrário, ostensivamente 
confiável, ou de alguma outra fonte de incoerência. 
Alguém submetido ao teste Muller-Lyer começa a 
suspeitar de sua competência de primeira ordem, 
por exemplo, quando a medição colide com a 
aparência visual31. 

Nossa competência de segunda ordem tem, 
então, um componente constitucional que responde 
com suspeita quando impelido por sinais de alerta 
e, com confiança, na luz de sua ausência. A 
competência interior completa exigirá, é claro, que 
o sujeito esteja em boa forma. Ele não pode estar 
bêbado, drogado, dormindo ou incapacitado de 
outra forma. Além disso, e aqui é o ponto crucial, a 
competência de segunda ordem plena exigirá 
também que ele esteja adequadamente situado. 
Assim como a competência plena de primeira 
ordem de visão de cor exige boa luz, também a 
competência plena de segunda ordem exige que o 
sujeito esteja adequadamente situado. Com o 
intuito de ser competente na segunda ordem, o 
sujeito deve estar situado de tal forma que, mais 
cedo ou mais tarde, haveria sinais de alerta se a 
competência de primeira ordem relevante estivesse 
ausente (Sosa, 2010: 473)32. 

                                                           
31 A ilusão de ótica Muller-Lyer consiste em duas linhas paralelas do 
mesmo tamanho, mas com ângulos invertidos em suas extremidades. 
Isso leva à percepção de que são de tamanhos distintos. 

32 No original: “Arguably, the relevant second-order competence is a 
default competence that assumes first-order competence unless there 
are tell-tale signs to the contrary. Such signs might derive from 
contrary, ostensibly reliable testimony, or from some other source of 
incoherence. A Muller-Lyer subject begins to suspect his first-order 
competence, for example, when measurement clashes with visual 
appearance. 



198 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

 
Há uma reflexão sobre as razões, ainda que implícita, 

que leva à decisão de crer, descrer ou suspender o juízo, 
bem como sobre a maneira pela qual nós chegamos a esse 
julgamento ou suspensão: 

 
Ao raciocinar a partir de tais comprometimentos 
implícitos [de julgamentos de primeira ordem], nós 
podemos, ao fim, ganhar atenção consciente 
(conscious awareness) de nossas faculdades e 
subfaculdades. Podemos talvez assim ganhar 
conhecimento consciente da sua natureza e de 
como elas tornam possível nosso sucesso cognitivo. 
E isso pode ajudar a prover uma perspectiva que 
subscreve, com entendimento coerente, nosso uso 
daquelas faculdades (Sosa, 2010a: 189)33. 

 

Estar bem situado e em boas condições em segunda 
ordem é o que nos possibilita atingir esses níveis de 
raciocínio e até mesmo atenção consciente. Esse segundo 

                                                                                                                
Our second-order competence has thus a constitutional component 
that responds with suspicion when prompted by tell-tale signs, and with 
trust in light of their absence. The fuller inner competence will of 
course require that one be in good shape. One must not be drunk or 
drugged or asleep or otherwise disabled. In addition, and here is the 
crucial point, the complete second-order competence will require also 
that one be properly situated. Just as the first-order complete color-
vision competence requires good light, so the complete second order 
competence requires that the subject be properly situated. In order to 
be competent on the second-order, one must be so situated that sooner 
or later there would be tell-tale signs if the relevant first-order 
competence were absent”. 

33 No original: “By reasoning from such implicit commitments we may 
eventually gain conscious awareness of our faculties and sub-faculties. 
We may thus gain conscious knowledge of their nature and of how they 
enable our cognitive success. And this can help provide a perspective 
that underwrites, with coherent understanding, our use of those 
faculties”. 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  199 
 

 

papel da agência reflexiva está ligado ao conhecimento 
reflexivo, que implica no conhecimento da competência de 
primeira ordem, no metaconhecimento ambiental e na 
suspensão de juízo racional. 

 
iii) Separação das razões 
 
O terceiro papel de agência reflexiva requer o sucesso 

relacional nos dois primeiros. É preciso que haja avaliação 
ambiental e funcional adequada e que se tenha decidido por 
formar crença por causa disso. 

 
O nosso arrazoado sugere uma distinção entre tal 
crença animal e a crença reflexiva (reflective). A 
crença animal é constituída por um estado 
armazenado que pode guiar a conduta 
subconscientemente. A crença reflexiva, por 
contraste, é uma disposição para julgar 
afirmativamente em resposta a uma pergunta – se 
sob a influência de nenhum objetivo além daquele 
de responder corretamente – com verdade. E esse 
“juízo” que a pessoa está disposta a emitir é um ato 
consciente distinto ou um estado conscientemente 
mantido. É esse ato ou estado que está no âmbito 
do nosso controle livre quase tão frequentemente e 
plausivelmente quanto o estão as escolhas que 
fazemos ordinariamente e as intenções conscientes 
que mantemos (Sosa, 2012: 34). 

 
Seu exercício adequado leva o agente a não se guiar 

por razões práticas, nem permitir que elas interfiram na 
consideração das razões epistêmicas na formação da crença. 

Quando há sinais de risco, o agente avalia que ele é 
baixo e decide pela formação de crença; podemos exercer a 
agência reflexiva nesse terceiro papel. O agente, então, 
permanece no padrão de formação de crença em primeira 
ordem e tem de manter a primazia das razões epistêmicas 



200 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

para ser bem-sucedido e obter conhecimento, ou falha em 
separar as razões e é guiado pelas razões práticas 
(autoconforto, pensamento mágico, etc.). 

Esse é o papel no qual a agência epistêmica usa o 
conhecimento reflexivo para guiar o conhecimento animal, 
cujo exercício resulta no conhecimento pleno. A agência 
epistêmica de segunda ordem, assim manifestada, pode 
resultar em controle sobre as crenças. Vamos examinar 
mais profundamente essa possibilidade. 

 
Agência epistêmica reflexiva 
 

A agência epistêmica consiste em desempenhos 
epistêmicos; ela tem duas ordens, correspondentes aos 
funcionamentos e às diligências. Ela tem três papéis na vida 
cognitiva: monitoramento de sinais de risco, decisão de 
aceitação do risco e controle negativo sobre influências 
práticas. 

As diligências podem ser livremente determinadas, 
mas nem sempre o são. Nos casos em que o são, temos a 
agência epistêmica livre manifestada, segundo Sosa (2012: 
32s). Ela é a mais forte, mas ainda não envolve nenhuma 
ação ou controle direto: 

 
Além do mais, competência epistêmica [no sentido 
de agência] não é acional. Não é instituída através 
de raciocínio direto, positivo, prático-silogístico. [...] 
Em vez disso, competência epistêmica resulta em 
crenças, mas não através de decisões práticas ou 
silogismos. Então, em um sentido, somos passivos, 
não diretamente ativos, na nossa formação de 
crenças. Apesar disso, nossas crenças estão sob 
nosso controle (Sosa, 2011: 32)34. 

                                                           
34 No original: “Moreover, epistemic competence is not actional. It is 
not instituted through positive, direct practical-syllogistic reasoning. 
[…] Instead, epistemic competence results in beliefs, but not through 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  201 
 

 

 
Os dois primeiros papéis da agência reflexiva são 

constituídos por metacompetência, e derivam seu sucesso 
dela: monitorar o ambiente e decidir sobre a confiabilidade 
das competências de primeira ordem, que pesam as 
evidências e formam as crenças. Porém, Sosa define um 
terceiro papel para a agência reflexiva: a separação das 
razões. Como dá-se esse controle sobre as razões? De onde 
vem a capacidade de evitar razões práticas e resguardar as 
razões epistêmicas, a fim de que nossa agência de primeira 
ordem manifeste nossa competência? Como podemos 
controlar as crenças sendo passivos na sua formação? 

Sosa parece apelar para uma concepção de agência 
supressiva. Vejamos a definição de Peter Hacker: 

 
[...] um agente pode também fazer algo que impede 
ou cessa a mudança que, de outro modo, ocorreria. 
Em tais casos de atuação impeditiva ou supressiva, 
o paciente [objeto da agência] é impedido de mudar 
ou mudar ainda mais. Isso pode ser feito pela ação 
no paciente, interferindo ou agindo em alguma 
outra coisa que, de outro modo, teria agido sobre o 
paciente (Hacker, 2010: 135). 

 
Vejamos também a caracterização negativa: 
 

Observe-se que o resultado da agência impeditiva 
ou supressiva é a não ocorrência de um evento que, 
de outro modo, teria ocorrido, o não início ou o 
término de um processo que, de outro modo, teria 
começado ou continuado, e a falha na obtenção de 
um estado que teria sido o caso de outro modo 
(Hacker, 2010: 151). 

                                                                                                                
practical decisions or syllogisms. So, in one sense we are passive, not 
directly active, in our belief formation. Nevertheless, our beliefs are 
under our control”. 



202 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

 

Assim, a agência reflexiva tem seu último papel como 
impeditiva de razões práticas na agência epistêmica 
funcional. Ela atua somente impedindo interferência nos 
casos em que há esse risco. O domínio epistêmico é 
resguardado dos interesses práticos e o conhecimento é 
adquirido ao evitar-se vieses e outros problemas de origem 
prática. Mas como a reflexão pode caracterizar esse tipo de 
agência? Qual a base para a manutenção de nossa agência 
epistêmica funcional? 

Quando temos bons funcionamentos, somos bons 
agentes, consideramos as razões epistêmicas e formamos 
crenças adequadamente; não necessitamos da manifestação 
da agência reflexiva, ela permanece em um estado de 
monitoramento, sem necessitar de decisão alguma, pois 
temos bons desempenhos até que haja sinais para 
pensarmos o contrário. 

Mas, quando esses sinais são percebidos, os 
desempenhos funcionais já estarão comprometidos com as 
razões epistêmicas que os motivam em busca da verdade, 
contrapostas a quaisquer razões práticas que os possam 
desviar. Então, seria inviável usar essas mesmas razões 
epistêmicas e contrapô-las às razões práticas, para 
permanecer na busca da verdade. É preciso que haja um 
segundo nível de motivação para a busca da verdade, que 
possibilite ao agente fundamentar sua agência epistêmica 
reflexiva: 

 
Sendo assim, dois tipos de fundamentação 
motivacional podem subjazer a uma atitude que 
mantemos. A primeira é uma fundamentação 
constituída por razões baseadas nas que o sujeito 
sustenta a atitude. A segunda é uma fundamentação 
constituída por razões baseadas nas que nós nos 
abstemos de impedir (ou de mudar ou afetar de 
outro modo) a atitude, onde a atitude é então 
sustentada por padrão. O desejo puro, 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  203 
 

 

desinteressado, pela verdade pode motivar 
racionalmente a crença de alguém da segunda 
maneira. Pode ser uma razão na qual alguém se 
baseia para abster-se de afetar sua crença na busca 
de objetivos pragmáticos, como o conforto. É 
claro, tudo isso é compatível com a noção de 
racionalidade epistêmica pura e com a possibilidade 
de que uma crença seja epistemicamente irracional, 
embora racional todas as coisas consideradas, onde 
essa última deve ser entendida como racional todas 
as considerações práticas feitas, inclusive o desejo 
pela verdade na questão em voga (Sosa, 2011: 33-
34)35. 

 

É o desejo de busca da verdade, livremente 
escolhido, em segunda ordem, que orienta o agente para 
resguardar sua agência primária. Porém, a liberdade na 
definição dos fins de uma diligência poderia levar à 
arbitrariedade. E, no domínio epistêmico, arbitrariedade 
não pode ser aceita; nossas atitudes e processos têm de ser 
motivados racionalmente: “Diligências fundacionais estariam 
desprovidas de bases motivadoras racionais para explicar o 
seu estatuto como racionais. Tais diligências pareceriam, 
assim, arbitrárias, e, portanto, irracionais” (grifo original, 

                                                           
35 No original: “All that being so, two sorts of motivational rationale 
can underlie an attitude that we hold. One is a rationale constituted by 
reasons based on which one holds the attitude. The second is a 
rationale constituted by reasons based on which we forbear from 
precluding (or from changing or otherwise affecting) the attitude, 
where the attitude is then held by default. The pure, disinterested desire 
for truth can rationally motivate one's beliefs in the second way. It can 
be a reason based on which one forbears from affecting one's beliefs in 
the pursuit of pragmatic goals such as comfort. Of course, that is all 
compatible with a notion of purely epistemic rationality, and with the 
possibility that a belief be epistemically irrational though rational all 
things considered, where this last is to be understood as rational all 
practical considerations considered, including the desire for the truth 
on the question at hand”. 



204 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Sosa, 2012: 26). Como é possível, então, para uma 
diligência epistêmica livre não ser acusada de 
irracionalidade? 

Sosa responde que “Diligências epistêmicas livremente 
racionais podem basear-se em desempenhos funcionalmente 
racionais” (grifo original, ibidem). Ou seja, a racionalidade 
pode basear-se no funcionamento, que é motivado pelas 
razões epistêmicas próprias daquela ocasião: “Funcionamentos 
fundacionais não partilham do mesmo estatuto problemático. 
Não envolvendo escolhas de todo, não envolvem escolha 
arbitrária” (grifo original, ibidem). 

Além disso, formamos compromissos através das 
nossas disposições baseadas na vontade. Esses 
compromissos orientam nossas escolhas, manifestados nas 
ocasiões adequadas, em que devemos implementar atitudes 
específicas, a partir das disposições voluntárias. Igualmente, 
temos disposições voluntárias livres para implementar tais e 
tais desempenhos em ocasiões adequadas: 

 
Aqui não adquirimos uma crença animal por meio 
do funcionamento apropriado “automático”, não 
livre, dos nossos mecanismos cognitivos. O 
compromisso, ao invés disso, é escolhido 
livremente, tal que o “mecanismo” é ele mesmo 
voluntário. O que esse compromisso governa, 
contudo, não é crença animal armazenada 
automaticamente por meio do funcionamento 
apropriado das nossas faculdades animais. Antes, os 
nossos compromissos livremente escolhidos 
governam os nossos juízos livres quando 
sopesamos conscientemente uma questão à luz de 
todas as razões sincronicamente em vista (Sosa, 
2012: 34). 

 
Uma vez que tenhamos o compromisso de buscar a 

verdade sobre a questão, orientamos nossa agência reflexiva 
para atuar supressivamente e resguardar a agência 



Luis Rosa; André Neiva (Orgs.)  205 
 

 

epistêmica padrão (primeira ordem). Através dessa 
derivação, é que escolhemos buscar a verdade, deliberamos 
nosso ambiente e competências de primeira ordem e, 
assim, controlamos nossas crenças animais: “Agora [após a 
deliberação reflexiva], podemos sopesar novamente a 
crença no nosso resultado. E aqui podemos de novo 
exercer liberdade, à medida que está em nossas mãos 
acreditar no resultado. Dessa maneira, nós podemos 
controlar as nossas crenças animais” (Sosa, 2012: 33). 

A agência reflexiva nesse último papel é livre, 
racional e garante nossos funcionamentos epistêmicos 
(agência de primeira ordem), através do impedimento de 
razões práticas. 

 
Referências 
 
Hacker, Peter M. S. (2010). Natureza Humana: Categorias 

Fundamentais, tradução de José Alexandre Durry 
Guerzoni, Porto Alegre: Artmed. 

Ichikawa, Jonathan J.; Steup, Matthias (edição da primavera 
de 2014). The Analysis of Knowledge. In: Zalta, 
Edward N. (Ed.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
Publicado na internet, disponível através da seguinte 
URL: 
<http://plato.stanford.edu/archives/spr2014/entrie
s/knowledge-analysis/>. 

Menzel, Christopher (edição do verão de 2015). Possible 
Worlds. In: Zalta, Edward N. (Ed.). The Stanford 
Encyclopedia of Philosophy. Publicado na internet, 
disponível através da seguinte URL: 
<http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entri
es/possible-worlds/>. 

Sosa, Ernest (1991). Knowledge in Perspective: Selected Essays in 

http://plato.stanford.edu/archives/spr2014/entries/knowledge-analysis/
http://plato.stanford.edu/archives/spr2014/entries/knowledge-analysis/
http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/possible-worlds/
http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/possible-worlds/


206 Proceedings of the Brazilian Research Group in Epistemology | 2016 
 

 

Epistemology, New York: Cambridge University Press. 

Sosa, Ernest (2007). A Virtue Epistemology: Apt Belief and 
Reflective Knowledge, vol. I, New York: Oxford 
University Press. 

Sosa, Ernest (2010). ‘How Competence Matters in 
Epistemology’, Philosophical Perspectives, 24, 
Epistemology: 465-475. 

Sosa, Ernest (2010a). ‘Ernest Sosa’. In: Dancy, Jonathan; 
Sosa, Ernest; Steup, Matthias (Eds.). A Companion to 
Epistemology, 2nd ed., Malden MA: Wiley-Blackwell, 
185-190. 

Sosa, Ernest (2011). Knowing Full Well, Princeton: Princeton 
University Press. 

Sosa, Ernest (2012). ‘Agência Epistêmica’, tradução de 
Rafael Lopes Azize, Caderno CRH, 25(2): 23-37. 

Sosa, Ernest (2013). ‘Epistemic Agency’. The Journal of 
Philosophy, CX(11): 585-605. 

Turri, John (2013). Bi-Level Virtue Epistemology. In: Turri, 
John (Ed.). Virtuous Thoughts: the Philosophy of Ernest 
Sosa, Philosophical Studies Series 119, Dordrecht: 
Springer, 147-164. 

 


