
 

99 

 

A EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA 

COMO PATRIMÔNIO CULTURAL 

INDIGENOUS SCHOOL 

EDUCATION AS A CULTURAL 

PATRIMONY 

 

Patrícia Magalhães Pinheiro 

Doutoranda em Educação da 

UFSC. 

patti_magalhaes@hotmail.com 

 

Tatiana de Oliveira Santana 

Mestranda em Educação da UFSC  

tati_ubuntu@hotmail.com 

 

Dr. Elison Antonio Paim 

Professor do Programa de Pós 

Graduação em Educação da UFSC 

elison0406@gmail.com  

 

RESUMO 

Compreendemos as leis que versam 

sobre educação escolar indígena, como 

um patrimônio cultural, que são 

resignificados constantemente. Como 

referência, buscamos conceitos 

dialogados com a educadora Sônia 

Kramer, em seus textos “Memória, 

História e Educação”, e “Educação a 

contrapelo”. Trazemos também a 

professora da Universidade Andina Simón 

Bolívar do Equador, Catherine Walsh, que 

foca seus estudos no projeto político, 

epistêmico e ético da interculturalidade 

crítica, além do conceito de “entre - 

lugar” do indiano Homi Bhabha. Dessa 

forma, o presente artigo estrutura-se 

apresentando brevemente os marcos 

legais da educação escolar indígena, a 

educação escolar indígena como 

patrimônio e as considerações finais 

apontando a educação escolar indígena 

como um entrelugar. 

Palavras Chave: Educação escolar 

indígena, patrimônio cultural, entre lugar. 

 

ABSTRACT 

We understand the laws that deal with 

indigenous school education, as a cultural 

heritage, which are constantly re-

denominated. As a reference, we seek 

dialogue concepts with educator Sônia 

Kramer, in his texts "Memory, History 

and Education", and "Education against 

the grain". We also bring together 

Professor Andina Simón Bolívar from 

Ecuador, Catherine Walsh, who focuses 

on the political, epistemic and ethical 

project of critical interculturality, as well 

as the concept of "inter - place" of the 

Indian Homi Bhabha. In this way, the 

present article is structured briefly 

presenting the legal frameworks of 

indigenous school education, indigenous 

school education as patrimony and the 

final considerations pointing to 

indigenous school education as an 

interlude. 

Keywords: Indigenous school education, 

cultural heritage, between place. 

 

“A comunidade é a melhor guardiã de seu 

patrimônio” 

Fonseca (2009) 

 

 

Introdução 

Compreendemos patrimônio 

cultural, além de prédios, praças e 

monumentos, como algo em 

construção, carregados de 

significados construídos em cada 

grupo, comunidade, sendo mutáveis 

e não fixos.1 

Sendo assim, a escolha dessa 

temática se deu pela necessidade de 

(re)pensarmos a importância e os 

níveis de valorização da riqueza 

cultural, linguística, de 

conhecimentos e mesmo do modo de 

vida dos distintos e diversos povos 

indígenas brasileiros no que tange à 

especificidade da educação escolar 

indígena ao qual entendemos como 

um patrimônio cultural. Essas 

riquezas, ao longo dos séculos de 

colonialismo vêm desaparecendo, 

tanto pelo genocídio quanto pelo 

1 O presente artigo resulta 
de um texto avaliativo na 
disciplina Educação, 
Memória e Patrimônio, no 
curso de Pós-Graduação 
em Educação, ministrada 
pelo Prof. Elison Paim, na 
Universidade Federal de 
Santa Catarina. 



 

100 

 

epistemicídio e perda de elementos 

identitários, tão caros a esses povos. 

Ou seja, desde a chegada dos 

primeiros europeus em terras 

tupiniquins os assassinatos 

cometidos aos povos originários, que 

de acordo com estimativas somavam 

por volta de 10 milhões2 de 

indivíduos, organizados em 1200 

povos (IBASE, 2004) se dão por duas 

vias: ora pela morte física, ora pela 

morte epistemológica, cultural e 

identitária. 

Como referência, buscamos 

conceitos dialogados com a 

educadora Sônia Kramer (2009), 

Catherine Walsh (2009) e o indiano 

Homi Bhabha (2013). 

O texto se estrutura trazendo 

elementos de marcos legais na 

educação escolar indígena, no 

sentido de pensar sua 

patrimonialização como uma das 

formas de “conservar” os bens 

imateriais indígenas, operando como 

instrumentos de empoderamento 

indígena e preservando, assim, 

modos de ser, viver e agir, 

intercruzando a relação do hibridismo 

cultural (Hall, 2009), ao qual vivem 

esses povos indígenas.  

É importante destacar que ao 

afirmarmos que os conhecimentos e 

as práticas culturais indígenas devem 

ocupar um lugar no processo de 

patrimonialização não estamos 

colaborando com a ideia de que estes 

devam ser reproduzidos nas suas 

formas originais, como uma espécie 

de repetição alienada do passado. 

Devemos compreender a construção 

dos conhecimentos e da cultura como 

movimentos complexos e dinâmicos. 

Segundo Poulot (2009) o patrimônio 

elabora-se, em cada instante, com 

base na soma de seus objetos, na 

configuração de suas af inidades e na 

definição de seus horizontes.  

Dessa forma, compreendemos 

as leis que versam sobre educação 

escolar indígena, como um 

patrimônio cultural, na compreensão 

de patrimônio além da salvação de 

vestígios do passado, mas algo 

dinâmico, que aponta elementos 

específicos de valorização e internos 

a cada comunidade, que são 

resignificados constantemente.    

Portanto, salientamos que o 

processo de apropriação da 

instituição escolar pelos povos 

indígenas nos afeta bastante, afinal, 

um estabelecimento planejado 

inicialmente para dominação cultural, 

foi e é reapropriado e ressignificado 

constantemente. Sendo assim, a 

instituição que se propunha a apagar 

culturas e impor novas formas de 

ser, viver e produzir, hoje é vista 

como instrumento de fortalecimento 

cultural e resistência frente ao 

avassalador processo de colonização, 

dominação, expropriação e 

colonialidade que nosso continente 

americano vem sofrendo ao longo 

dos séculos.  

De acordo com Gorete Neto 

(2009), os povos indígenas 

brasileiros viveram e ainda vivem 

uma história contínua de resistência 

e lutas, que tem sido marcada por 

um lento, complexo e contraditório 

processo de transformação e 

apropriação de instrumentos 

tradicionalmente utilizados pelos não 

indígenas para dominação destes 

povos. A escola e a língua 

portuguesa são alguns destes 

instrumentos. 

É importante apontar aqui 

uma cisão entre os conceitos de 

Educação Escolar para o Índio e 

2 De acordo com o último 
levantamento do Siasi 
(Sistema de Informação 
de Atenção à Saúde 
Indígena) no ano de 2010 
a população indígena 
brasileira estimada é de 
600.518 indivíduos, 
distribuídos em 4.774 
aldeias dentro ou fora dos 
limites de 615 terras 
indígenas, correspondendo 
a 448 municípios em 24 
estados brasileiros. 

 



 

101 

 

Educação Escolar Indígena em 

períodos históricos delimitados pelas 

autoras Ferreira (2001) e Pinheiro 

(2012). Desta forma, a Educação 

Escolar para o Índio se deu pela 

imposição, ora a cargo da Igreja 

Católica, ora a cargo do Estado. Já a 

Educação Escolar Indígena tem como 

marco o protagonismo e 

empoderamento indígenas em gerir 

seus próprios processos educativos 

formais. Sendo assim, as fases da 

Educação Escolar Formal destinada 

aos povos indígenas no Brasil podem 

ser divididas em: uma primeira fase,  

datada da época do Brasil Colônia, 

onde a escolarização indígena era 

responsabilidade de missionários 

católicos; a segunda fase, marcada 

pela criação do Serviço de Proteção 

ao Índio (SPI), sua substituição pela 

Fundação Nacional do Índio (Funai) e 

a articulação desta com o Summer 

Institute of Linguistic (SIL) e 

inúmeras outras missões religiosas 

de origem protestante; a terceira 

fase, caracterizada pelo surgimento 

de diversas organizações indígenas e 

indigenistas; e, finalmente, a quarta 

fase, que é marcada pela autonomia 

indígena para definir e autogerir seus 

próprios processos de educação 

formal3.  

Sendo assim, a 

patrimonialização da Educação 

Escolar Indígena agiria como forma 

de demonstração de possíveis 

maneiras diferentes de viver, de 

produzir conhecimento, cosmologias, 

sentidos para a vida, estabelecendo 

alternativas e fugas para modelos 

etnocêntricos eurocentrados 

propagados pela colonialidade. Essa 

colonialidade opera em três grandes 

níveis: do poder, do saber e do ser. 

Desta forma, compreendemos o ser 

humano e suas múltiplas maneiras 

de ser como patrimônio cultural que 

deve ser reconhecido, respeitado, 

valorizado e enaltecido. 

Mas como tornar patrimônio 

algo dinâmico, complexo, altamente 

mutável e fluido? Acreditamos que o 

caminho seria tornar patrimônio 

todos os dispositivos legais que 

versam acerca da Educação Escolar 

Indígena, legislação aprovada graças 

à constante luta de movimentos 

sociais em prol da causa indígena.   

Dessa forma, o presente 

artigo estrutura-se apresentando 

marcos legais que regulam a 

educação escolar indígena, trazendo 

elementos sobre a legislação 

brasileira no que diz respeito a essa 

modalidade de educação. Em um 

segundo, momento pensamos a 

educação escolar indígena como 

patrimônio, um porvir cheio de 

emergências e as considerações 

finais apontando a educação escolar 

indígena como um entrelugar.  

 

Marcos legais da Educação 

Escolar Indígena 

A aprovação da Constituição 

da República Federativa do Brasil em 

1988 é um dos marcos políticos mais 

importantes na luta dos movimentos 

sociais indígenas e indigenistas, pois 

supera pela primeira vez na história, 

em termos jurídicos, a perspectiva 

assimilacionista no trato aos povos 

indígenas brasileiros, os 

reconhecendo como povos diferentes 

e não mais como categoria 

transitória, que, mais dia menos dia, 

iria se integrar completamente à 

sociedade nacional. Essa nova 

perspectiva de reconhecimento está 

explicitada no Capítulo VIII, 

intitulado “Dos Índios”: 

3 Para maiores informações 
acerca do tema ler: 
FERREIRA, Mariana L.  K.  
A educação escolar 
indígena: um diagnóstico 
crítico da situação no 
Brasil. In: LOPES DA 
SILVA, Aracy e FERREIRA, 
Mariana L. K. (Orgs.). 
Antropologia, história e 
educação: a questão 
indígena e a escola. São 
Paulo: Global, 2001. 

 



 

102 

 

 

Art. 231. São reconhecidos aos 

índios sua organização social, 
costumes, línguas, crenças e 

tradições, e os direitos originários 

sobre as terras que 
tradicionalmente ocupam, 

competindo à União demarcá-las, 
proteger e fazer respeitar todos 

os seus bens. 
Art. 232. Os índios, suas 

comunidades e organizações são 

partes legítimas para ingressar 
em juízo em defesa de seus 

direitos e interesses, intervindo o 
Ministério Público em todos os 

atos do processo (BRASIL, 1988). 

 

Analisando os artigos 

supracitados, podemos observar a 

responsabilidade absoluta do Estado 

em forjar condições para que esses 

direitos sejam concretizados.  

Em relação à educação escolar 

indígena, podemos notar grandes 

avanços no reconhecimento das 

especificidades culturais e linguísticas 

de cada povo. Observamos estas 

especificações no Capítulo III “Da 

Educação, da Cultura e do Desporto”; 

na Seção I “Da Educação”, artigo 210 

da CF de 1988: 

 

Artigo 210. Serão fixados 
conteúdos mínimos para o ensino 

fundamental, de maneira a 
assegurar formação básica 

comum e respeito aos valores 

culturais e artísticos, nacionais e 
regionais.    

§ 2º - O ensino fundamental 
regular será ministrado em língua 

portuguesa, assegurada às 

comunidades indígenas também a 
utilização de suas línguas 

maternas e processos próprios de 
aprendizagem (BRASIL, 1988). 

 

No mesmo capítulo, na seção 

II “Da Cultura”, temos o Artigo 215, 

assegurando que: “O Estado 

garantirá a todos o pleno exercício 

dos direitos culturais e acesso às 

fontes da cultura nacional, e apoiará 

e incentivará a valorização e a 

difusão das manifestações culturais”, 

sendo os povos indígenas grandes 

beneficiários dessa lei.  

Os avanços legais 

proporcionados pela promulgação da 

CF88 em sintonia com o 

esvaziamento da Fundação Nacional 

do Índio (FUNAI), culminaram na 

transferência das responsabilidades 

federais da educação escolar 

indígena desta instituição para o 

Ministério da Educação (MEC), que 

passa a “coordenar as ações 

referentes à educação indígena, em 

todos os níveis e modalidades de 

ensino, ouvida a FUNAI”. Tais ações 

“serão desenvolvidas pelas 

Secretarias de Educação dos Estados 

e Municípios em consonância com as 

Secretarias Nacionais de Educação do 

Ministério da Educação”. (Artigos 1 e 

2 do Decreto Presidencial n°. 26, de 

04/02/1991). Em relação ao elevado 

valor dessa medida, Gorete Neto, 

afirma que: 

 

A federalização da educação 

indígena reside no fato de que 
muitos povos indígenas estão 

localizados em municípios e 
estados anti-indígenas, o que 

dificulta sobremaneira que os 
mesmos consigam fazer valer os 

seus direitos. A interlocução com 

o MEC retira poder destas 
instâncias menores, diminui suas 

influências sobre a gestão escolar 
indígena e torna, em certa 

medida, mais rápida a execução 

das leis favoráveis aos índios 
(GORETE NETO, 2009: 19).  

 

Entretanto, a estadualização e 

municipalização das escolas 

indígenas ocorreram sem a criação 

de mecanismos que assegurassem 



 

103 

 

uma uniformidade de ações para 

garantir as especificidades destas 

escolas. Sendo assim, a 

estadualização não representou um 

processo de instituição de parcerias 

entre órgãos governamentais e 

organizações indigenistas e 

indígenas, que compartilhassem a 

mesma concepção sobre o processo 

educativo a ser oferecido para as 

comunidades indígenas, mas sim 

uma simples transferência de 

atribuições e responsabilidades, 

mostrando que a transferência de 

responsabilidades da FUNAI para o 

MEC e deste para as secretarias 

estaduais de educação criou uma 

situação de acefalia no processo de 

gerenciamento global da assistência 

educacional aos povos indígenas.  

Outra conquista datada no 

ano de 1991 foi à criação do 

Conselho Nacional de Educação 

Indígena através da Portaria 

Interministerial nº 559/91, de 

16/04/1991, entre o Ministério da 

Justiça e da Educação. Os objetivos 

do conselho são: 

 

Art. 1º - Garantir às comunidades 

indígenas educação escolar básica 
de qualidade, laica e diferenciada, 

que respeite e fortaleça seus 
costumes, tradições, línguas, 

processos próprios de 
aprendizagem e reconheça suas 

organizações sociais.  

Art. 2º - Garantir ao índio o 
acesso ao conhecimento e o 

domínio dos códigos da sociedade 
nacional, assegurando-se às 

populações indígenas a 

possibilidade de defesa de seus 
interesses e a participação plena 

na vida nacional em igualdade de 
condições, enquanto etnias 

culturalmente diferenciadas.  
Art. 3º - Garantir o ensino 

bilíngüe nas línguas materna e 

oficial do País, atendido os 

interesses da cada grupo indígena 
em particular (BRASIL, 1991).  

 

 

Esta portaria faz menção às 

leis sobre a educação escolar 

indígena, tocando em pontos de 

suma relevância, como conteúdos 

curriculares diferenciados, calendário 

específico, metodologias e avaliação 

adequados à realidade sociocultural 

de cada grupo étnico, materiais 

didáticos para o ensino bilíngue e 

construção das escolas nos padrões 

arquitetônicos característicos de cada 

grupo étnico (Artigo 8º). Discorre 

também sobre a formação dos 

profissionais responsáveis pela 

educação escolar indígena e a 

importância de serem preparados e 

capacitados para atuarem junto a 

suas comunidades (Artigo 7º), 

garantindo ainda a isonomia salarial 

entre professores índios e não índios 

de acordo com suas titulações (Artigo 

12°).  

A Nova Lei de Diretrizes e 

Bases da Educação Nacional (LDB), 

aprovada em 1996, especifica no 

âmbito da lei as principais diferenças 

entre a educação escolar indígena e a 

educação escolar não índia, a saber, 

o bilinguismo e a interculturalidade. 

As especificações do Artigo 78 

afirmam que fica a cargo “da União 

com a colaboração das agências 

federais de fomento à cultura e de 

assistência aos índios” o 

desenvolvimento de “programas 

integrados de ensino e pesquisa, 

para oferta de educação escolar 

bilíngue e intercultural aos povos 

indígenas”. A educação escolar 

indígena tem como objetivos:  

 

[...] proporcionar aos índios, suas 

comunidades e povos, a 



 

104 

 

recuperação de suas memórias 
históricas; a reafirmação de suas 

identidades étnicas; a valorização 
de suas línguas e ciências, bem 

como garantir aos índios, suas 
comunidades e povos, o acesso 

às informações, conhecimentos 

técnicos e científicos da sociedade 
nacional e demais sociedades 

indígenas e não-índias (BRASIL, 
1996). 

 

Já no Artigo 79, da mesma lei, 

temos a responsabilidade da União 

mais uma vez explicitada como 

instituição que “apoiará técnica e 

financeiramente os sistemas de 

ensino no provimento da educação 

intercultural às comunidades 

indígenas, desenvolvendo programas 

integrados de ensino e pesquisa”, 

sendo que esses programas devem 

ser planejados de forma legítima, 

através de audiência das 

comunidades indígenas. Os 

programas referidos terão os 

seguintes objetivos: “fortalecer as 

práticas sócio-culturais e a língua 

materna de cada comunidade 

indígena; manter programas de 

formação de pessoal especializado, 

destinado à educação escolar nas 

comunidades indígenas; “desenvolver 

currículos e programas específicos, 

neles incluindo os conteúdos culturais 

correspondentes às respectivas 

comunidades; elaborar e publicar 

sistematicamente material didático 

específico e diferenciado” (Brasil, 

1996).  

Os Artigos 23 e 32 da LDB 

corroboram com o Artigo 210 da CF 

de 1988, estabelecendo a existência 

de currículos mínimos que devem ser 

preenchidos de acordo com as 

especificidades regionais e locais de 

cada sociedade, sua cultura, sua 

economia, etc., assegurando às 

comunidades indígenas a utilização 

de suas línguas maternas e processos 

próprios de aprendizagem dentro do 

processo escolar. 

No ano de 1998 é publicado o 

Referencial Curricular Nacional para 

as Escolas Indígenas (RCNEI), que 

surge em atendimento às 

determinações da LDB que enfatizam 

a diferenciação entre a escola 

indígena e as demais escolas “pelo 

respeito à diversidade cultural e à 

língua materna, e pela 

interculturalidade” (Brasil, 1998). A 

grande importância do RCNEI reside 

no fato dele ser o fruto da 

“participação de educadores índios e 

não índios, legitimando ideais e 

práticas construídas pelos diversos 

atores sociais indígenas e seus 

assessores como parte de uma 

política pública para a educação 

escolar indígena” (Brasil, 1998). O 

RCNEI, pretende fornecer subsídios e 

orientações para a construção de 

programas de educação escolar 

indígena que atendam aos anseios e 

aos interesses dessas comunidades, 

através de discussões na construção 

dos projetos político-pedagógicos, 

dos currículos diferenciados, na 

produção de materiais didáticos 

próprios, nas práticas de sala de aula 

e na formação de professores 

indígenas. 

Já no ano de 1999, temos a 

aprovação de um parecer entre o 

Conselho Nacional de Educação e a 

Câmara de Educação Básica, 

intitulado Parecer CEB/CNE 14/99, 

cujo objetivo era fixar Diretrizes 

Curriculares Nacionais da Educação 

Escolar Indígena. Este parecer cria-

se, pela primeira vez em termos 

jurídicos, a categoria escola indígena 

garantindo assim:  



 

105 

 

 

Autonomia tanto no que se refere 

ao projeto pedagógico quanto ao 
uso de recursos financeiros 

públicos para a manutenção do 

cotidiano escolar, de forma a 
garantir a plena participação de 

cada comunidade indígena nas 
decisões relativas ao 

funcionamento da escola 
(BRASIL, 1999).  

 

Dessa forma, a escola 

indígena, a partir desta data, assume 

uma identidade, dentro do sistema 

de ensino brasileiro e não mais 

considerada como escola rural e suas 

extensões ou ainda a extensão de 

escolas não índias. O parecer discorre 

também sobre as definições da 

esfera administrativa, a necessidade 

de se flexibilizar os currículos, a 

formação do professor indígena e 

suas especificidades, bem como, o 

estabelecimento de novas exigências 

e formas de contratação desses 

professores. Ao considerarmos que “o 

professor índio se constitui num novo 

ator nas comunidades indígenas e 

terá de lidar com vários desafios e 

tensões que surgem com a 

introdução do ensino escolar”, 

devemos repensar também sua 

formação, para que ela lhe possibilite 

instrumentos que o torne “agente 

ativo na transformação da escola 

num espaço verdadeiro para o 

exercício da interculturalidade” 

(Brasil, 1999).  

Outro avanço legal, datado do 

mesmo ano, é a Resolução CEB/CNE 

03/99 que fixa Diretrizes Nacionais 

para o funcionamento das Escolas 

Indígenas. Os primeiros cinco Artigos 

desta resolução dispõem sobre 

organização, estrutura e 

funcionamento das escolas indígenas, 

assegurando a essas comunidades 

ampla autonomia na construção de 

escolas que estejam de acordo com 

seus interesses e realidades, através 

da construção de calendários, 

currículos, projetos político-

pedagógicos e materiais didáticos 

próprios. Os Artigos 6°, 7° e 8° 

abordam a formação de professores 

indígenas fazendo referência às 

Diretrizes Curriculares Nacionais da 

Educação Escolar Indígena (CEB/CNE 

14/99). Os demais Artigos, do 9° ao 

16°, descrevem as responsabilidades 

administrativas, organizacionais, 

financeiras e demais obrigações, da 

União, dos Estados e dos Municípios 

em relação à educação escolar 

indígena.  

Através da aprovação da Lei 

nº. 10172, de 09/01/2001, é 

implementado o Plano Nacional de 

Educação (PNE) 2001/2010, que fixa 

diversos objetivos e metas a serem 

cumpridos no período de dez anos, 

sendo a educação indígena discutida 

no 9° capítulo deste documento.  O 

PNE 2001/2010 ratifica o direito dos 

povos indígenas a uma educação 

escolar específica, intercultural, 

bilíngue, diferenciada, de qualidade, 

que respeite os processos próprios de 

aprendizagem de cada povo, 

assumindo ser necessário o 

atendimento das escolas indígenas 

por professores também indígenas, 

assegurando assim as características 

elencadas anteriormente. O 

documento também aborda as 

responsabilidades da União na função 

de coordenar e f inanciar ações 

escolares da educação escolar 

indígena, enquanto os Estados e 

Municípios têm o papel de executar 

essas ações.   

Além disso, o PNE 2001/2010 

estabelece 21 objetivos e metas a 



 

106 

 

serem atingidos no âmbito da 

educação escolar indígena. Entre 

esses objetivos estão: a 

universalização da primeira fase e 

ampliação da segunda fase do Ensino 

Fundamental; a criação da categoria 

oficial de escola indígena; o 

reconhecimento oficial e a 

regularização legal de todos os 

estabelecimentos de ensino 

localizados no interior das terras 

indígenas; a promoção da autonomia 

das escolas indígenas; o 

fortalecimento e ampliação de linhas 

de financiamento; a instituição e 

regulamentação do magistério 

indígena, com a criação da categoria 

de professores indígenas como 

carreira específica do magistério, 

concursos próprios, planos de 

carreira, implementação e oferta de 

programas de formação de 

professores indígenas em nível 

superior; e a promoção de 

informações a população brasileira 

em geral sobre as sociedades e 

culturas indígenas, como meio de 

combater o desconhecimento, a 

intolerância e o preconceito em 

relação à essas populações. 

A ratificação e promulgação 

da Convenção 169, de 07/06/1989, 

da Organização Internacional do 

Trabalho (OIT) através do Decreto 

Presidencial 5.051, de 19/04/2004 é 

de suma relevância no âmbito da 

defesa dos direitos indígenas, pois 

coloca o Brasil em consonância com 

leis internacionais explicitando sua 

responsabilidade no cumprimento 

das mesmas. A Convenção 169 da 

OIT trata especificamente dos 

direitos dos povos indígenas e tribais, 

no que se refere à educação e meios 

de comunicação indígenas, temas 

tratados na 6° parte do documento, 

onde temos: a valorização da 

autonomia dos povos indígenas e 

tribais na construção da escola que 

desejam, o incentivo ao bilinguismo, 

o respeito às especificidades de cada 

povo, o direito a espaços nos meios 

de comunicação de massa, a 

necessidade de se instituir medidas 

educativas para toda a comunidade 

nacional a fim de que se elimine os 

preconceitos em relação a esses 

povos, entre outros. 

Já no ano de 2011, entra em 

vigor o novo Plano Nacional de 

Educação (PNE) 2011/2020, 

apresentando 10 diretrizes objetivas 

e 20 metas, todas elas seguidas de 

estratégias específicas de 

concretização. No que tange à 

educação escolar indígena, temos: a 

implementação dos territórios étnico-

educacionais; os programas de 

formação de pessoal especializado, 

de produção de material didático e de 

desenvolvimento de currículos; o 

apoio à alfabetização na língua 

materna; o estímulo à visão 

articulada de desenvolvimento 

sustentável e preservação da 

identidade cultural; o estímulo ao 

ensino médio integrado à formação 

profissional; a implementação de 

ações para redução de desigualdades 

regionais e para favorecer o acesso a 

programas de mestrado e doutorado; 

a implementação de programas 

específicos para formação de 

professores; o respeito às 

especificidades socioculturais.  

E, por fim, temos neste 

mesmo ano, através da Lei nº 12.416 

de 09/06/2011, uma alteração na 

LDB, que passa a dispor sobre a 

oferta de educação superior para os 

povos indígenas. No que se refere à 

educação superior, sem prejuízo de 



 

107 

 

outras ações, o atendimento aos 

povos indígenas efetivar-se-á, nas 

universidades públicas e privadas, 

mediante a oferta de ensino e de 

assistência estudantil, assim como de 

estímulo à pesquisa e 

desenvolvimento de programas 

especiais (BRASIL, 2011).  

Como pudemos observar, a 

legislação brasileira avançou muito 

no que diz respeito à educação 

escolar indígena, mas o que notamos 

é um descompasso muito grande em 

relação aos dispositivos legais e a 

prática política propriamente dita. O 

professor indígena José Mário dos 

Santos Ferreira, da etnia Mura afirma 

que:  

 

A legislação é muito bonita. Foi 
criada uma legislação 

maravilhosa, (...) Se você for 
colocar em prática, ponto por 

ponto, daquilo que tem de ser 

feito na questão da educação 
indígena, é feito? Não! E ainda 

tem gestores que dizem que não 
conhecem a política, não sabem 

como fazer. Tem todo um manual 
criado pelo Conselho Nacional de 

Educação. Eles dizem que não 

sabem fazer (FERREIRA, in VEIGA 
& FERREIRA, 2005:80-81). 

 

O não cumprimento dos 

documentos oficiais, criados e 

implementados através de muita luta 

política indígena e indigenista, estão 

relacionados, na maioria das vezes, a 

opções políticas não declaradas dos 

governantes e de demais segmentos 

da sociedade que se esforçam em 

manter o status quo brasileiro. Os 

atuais modelos de gestão política 

fazem questão de reproduzir 

mecanismos de segregação 

concebidos desde a época do Brasil 

colônia.  

 

Pensando a educação escolar 

indígena como patrimônio  

Todas as leis acima citadas, 

são resultantes da luta indígena 

referente às suas especificidades 

diante de uma educação não mais 

colonizadora, hierárquica e 

desrespeitosa com suas formas de 

viver em seus territórios, embora 

ainda existam inúmeros desafios na 

plena execução dessas conquistas 

legais.  

Pensemos a educação como 

um porvir cheio de emergências, no 

qual a leitura de Sonia Kramer, 

remetendo-se ao filósofo alemão 

Walter Benjamin, é necessário pensar 

a educação a contrapelo, no sentido 

de perceber a escola como 

instrumento de materializações de 

mudanças, articulando presente e 

futuro; pensar a escola como um dos 

meios de valorização e 

reconhecimento dos saberes e 

fazeres específicos de cada povo, no 

qual: 

 

Pensar a educação com Benjamin 
é pensar o mundo e 

acontecimentos ao contrário, 
compreender a educação e a 

historia a contrapelo, ou seja, na 

direção contrária à esperada. É 
manter-se crítico, entendendo 

que a história passada poderia ter 
sido diferente e o futuro pode ser 

diverso do que o presente sugere, 

ou do que se deduz. Pensar a 
educação e a prática educativa a 

luz e ensaios dos fragmentos de 
Benjamin exige indagar sobre os 

tempos em que vivemos e sobre 
o papel da escola; exige reverter 

o papel da escola que, com 

frequência, quer transmitir o 
passado para preparar o suposto 

futuro, mas deixa o presente 
intocado, sem mudanças, muitas 

vezes sem sentido (KRAMER, 

2009:300). 

 



 

108 

 

A escola como elemento de 

diversidades é significante no 

pensamento de Walsh (2009), 

quando nos remete a uma 

interessante perspectiva em relação 

ao ganho de visibilidade da 

diversidade cultural nas últimas 

décadas: 

 

Desde os anos 90, a diversidade 

cultural na América Latina se 
transformou num tema em moda. 

Está presente nas políticas 

públicas e reformas educativas e 
constitucionais e constitui um 

eixo importante, tanto na esfera 
nacional-institucional como no 

âmbito inter/transnacional. 

Embora se possa argumentar que 
essa presença é fruto e resultado 

das lutas dos movimentos sociais-
ancestrais e suas demandas por 

reconhecimento e direitos, pode 
ser vista, ao mesmo tempo, de 

outra perspectiva: a que a liga 

aos desenhos globais do poder, 
capital e mercado. Por isso é 

importante contextualizar o 
debate e iluminar sua politização 

(...). Tão lógica pretende 

reconstruir as relações entre o 
Estado e a sociedade por meio de 

uma inclusão que permite reduzir 
conflitos étnicos e incrementar a 

eficiência econômica da ação 
estatal, dentro de uma ordem não 

só nacional, mas regional e global 

(WALSH, 2009:14-19).  

 

O chamado acima, remete-nos 

a reflexão e contextualização, no 

sentido de repensarmos as 

conquistas sociais que só existem no 

discurso oficial.  

É importante destacar que 

todo esse aparato legal favoreceu a 

criação de diversos programas de 

formação de professores indígenas, 

inicialmente em nível médio, sob a 

gestão dos estados e logo em 

seguida em nível superior, sob a 

gestão de universidades estaduais e 

federais. Discorreremos, a seguir, 

sobre os projetos de maior destaque. 

São eles: os Projetos Inovadores em 

Educação Indígena, implementados 

no ano de 2004 e o Programa de 

Apoio à Formação Superior e 

Licenciaturas Interculturais Indígenas 

(PROLIND), implementado no ano de 

2005. É importante lembrar que 

esses projetos são frutos do 

Ministério da Educação (MEC), junto 

à Secretaria da Educação Superior 

(SESu) e à Secretaria de Educação 

Continuada, Alfabetização e 

Diversidade (SECADI), dentro do 

Plano de Desenvolvimento da 

Educação (PDE).  

Através desses novos 

processos de formação de 

professores indígenas, podemos 

observar com ainda maior ênfase a 

apropriação da escola como elemento 

fundamental na tomada de 

consciência e autonomia desses 

povos, que querem, finalmente, gerir 

por conta própria seus processos de 

aprendizagem, o currículo e o 

calendário de suas escolas, suas 

terras e sua saúde, deixando de uma 

vez por todas a opressão e a tutela 

exercida pelo Estado brasileiro 

durante mais de cinco séculos. 

Ao longo dos séculos, os 

povos indígenas sofrem diferentes 

formas de subalternização, como o 

genocídio, epistemicídio e a perca de 

elementos indígenas, se 

reconfigurando ao longo da história 

como forma de (re)existência.  Logo, 

trazemos a necessidade de 

pensarmos a possibilidade dos 

conhecimentos e as práticas culturais 

indígenas ocuparem um lugar no 

processo de patrimonialização 

cultural. É necessário destacar que 

ao afirmarmos que os conhecimentos 



 

109 

 

e as práticas culturais indígenas 

devem ocupar um lugar no processo 

de patrimonialização não estamos 

colaborando com a ideia de que estes 

devam ser reproduzidos nas suas 

formas originais como uma espécie 

de repetição alienada do passado. 

Devemos compreender a construção 

dos conhecimentos e da cultura como 

movimentos complexos e dinâmicos 

e, consequentemente, mutáveis.  

Aproximando-nos do pensador 

indiano Homi Bhabha, que 

desenvolve a noção de hibridismo 

nos seus trabalhos sobre o discurso 

colonial, compreendemos que este 

conceito se dá em processos de 

choques culturais, emergindo assim 

do contato entre duas culturas 

diferentes um terceiro espaço. 

Tomamos esse conceito para 

relacionar a cultura dos povos 

indígenas, como se os mesmos 

vivessem a intersecção de um 

terceiro local da cultura, vivendo uma 

transitoriedade constante, um entre 

lugar, como consequência de 

embates culturais sofridos ao longe 

de mais de cinco séculos. Para 

Bhabha: 

 

O afastamento das singularidades 

de “classe” ou “gênero” como 
categorias conceituais e 

organizacionais básicas resultou 

em uma consciência das posições 
do sujeito – de raça, gênero, 

geração, local institucional, 
localidade geopolítica, orientação 

sexual – que habitam qualquer 
pretensão à identidade no mundo 

moderno. O que é teoricamente 

inovador e politicamente crucial é 
a necessidade de passar além das 

narrativas de subjetividades 
originárias e iniciais e de focalizar 

aqueles momentos ou processos 

que são produzidos na articulação 
de diferenças culturais. Esses 

“entre-lugares” fornecem terreno 

para a elaboração de estratégias 
de subjetivação – singular ou 

coletiva – que dão início a novos 
signos de identidade e postos 

inovadores de colaboração e 
contestação, no ato de definir a 

própria idéia de sociedade. É na 

emergência dos interstícios – a 
sobreposição de domínios da 

diferença – que as experiências 
intersubjetivas e coletivas de 

nação [nationness], o interesse 

comunitário ou o valor cultural 
são negociados. De que modo se 

forma sujeitos nos “entre-
lugares”, nos excedentes da soma 

das “partes” da diferença 
(geralmente expressas como 

raça/classe/gênero, etc.) 

(BHABHA, 2013:20). 

 

Sendo assim, a instituição que 

se propunha a apagar culturas e 

impor novas formas de ser, viver e 

produzir, hoje é vista como 

instrumento de fortalecimento 

cultural e resistência frente ao 

avassalador processo de colonização, 

dominação e expropriação que nosso 

continente americano vem sofrendo 

ao longo dos séculos.  

 

Considerações finais 

Será então que a Educação 

Escolar Indígena ultrapassou sua 

alcunha de espaço ocidental que 

ameaça a sobrevivência indígena se 

transformando em espaço 

ressignificado de acordo com a 

cultura indígena? Alertamos nossos 

leitores para que não sejamos nem 

tão pessimistas, nem tão otimistas 

ao analisamos as instituições 

escolares indígenas. Afinal, seu 

processo de (re)construção é 

constante, permeado por múltiplas 

referências, inf luências, controles e 

jogos de poder.  

Desta forma, consideramos a 

escola indígena como entre-lugar, 



 

110 

 

como fronteira entre diferentes 

mundos e culturas, uma forma de 

conquista as especificidade, projetos 

societários de cada povo, propondo a 

patrimonialização das leis em 

educação escolar indígena como uma 

conquista ao movimento indígena e 

diferentes povos originários.  

Compreendendo, essas 

escolas indígenas, na comparação 

com o xamanismo (GOW, 1991), pois 

se portam como mediadoras entre o 

mundo ocidental e o mundo indígena. 

Sendo responsáveis por manter o 

complexo e delicado equilíbrio entre 

os vários mundos, lidando com forças 

poderosas, perigosas e até mesmo 

destrutivas, porém necessárias para 

a vida coletiva. Segundo Tassinari 

(2001) as escolas indígenas seriam, 

sob esse ponto de vista, também um 

espaço de mediação e tradução que 

permit iria o livre trânsito entre 

diferentes mundos. E, por meio dos 

conhecimentos advindos da escola, 

as populações indígenas teriam mais 

recursos para manter seu próprio 

equilíbrio, garantir seus modos de 

vida e a manutenção de práticas 

culturais frente ao colonialismo.

 

  

Referências Bibliográficas 

ARAÚJO, Helena Maria Marques. Museu da Maré: entre educação, memórias e 

identidades. Rio de Janeiro: Puc – Rio, 2012.   

BHABHA, Homi K. O local da Cultura. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2013.  

BRASIL, Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível 

em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constitui%E7ao.htm> 

Acesso em: agosto de 2016.  

BRASIL, Decreto Presidencial nº. 26, de 04/02/1991. Disponível em: 

<http://www.jusbrasil.com.br/legislacao/113987/decreto-26-91> Acesso em: 

agosto de 2016.  

BRASIL, Decreto Presidencial 5.051, de 19/04/2004, que promulga a 

Convenção 169 da OIT. Disponível em: 

<http://portal.mec.gov.br/sesu/arquivos/pdf/decreto5051.pdf > Acesso em: 

agosto de 2016.  

BRASIL, Decreto n° 6.861, de 27/05/2009. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-

2010/2009/Decreto/D6861.htm> Acesso em: agosto de 2016.  

BRASIL, Estatuto do Índio, Lei nº 6.001, de 19/12/1973. Disponível em: 

<http://www.funai.gov.br/quem/legislacao/estatuto_indio.html> Acesso em: 

agosto de 2016.  

BRASIL, Lei nº 5.371, de 05/12/1967. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/1950-1969/L5371.htm> Acesso em: 

agosto de 2016.  

BRASIL, Lei nº 9.394, de 20/12/1996. Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm> Acesso em: agosto de 

2016. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2009/Decreto/D6861.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2009/Decreto/D6861.htm
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%205.371-1967?OpenDocument


 

111 

 

BRASIL, Lei nº 12.416, de 09/06/2011.  Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2011-2014/2011/Lei/L12416.htm> 

Acesso em: julho de 2016.  

BRASIL, Ministério da Saúde. Fundação Nacional da Saúde: demografia dos 

povos indígenas. Disponível em: 

<http://www.funasa.gov.br/internet/desai/sistemaSiasiDemografiaIndigena.asp> 

Acesso em: agosto de 2016.  

BRASIL, Parecer CNE Nº 14/99 – CEB, de 14/09/1999. Disponível em: 

<http://portalsme.prefeitura.sp.gov.br/Documentos/BibliPed/TextosLegais/Legisla

caoEducacional/Parecer_CNE_CEB_14_99_DiretrizesNacionaisFuncionamentoEscol

asIndigenas.pdf> Acesso em: agosto de 2016.  

BRASIL, Plano Nacional de Educação de 2001/2010. Disponível em: 

<http://unesdoc.unesco.org/images/0013/001324/132452porb.pdf > Acesso em: 

agosto de 2016. 

BRASIL, Plano Nacional de Educação de 2011/2020. Disponível em: 

<http://conae.mec.gov.br/images/stories/pdf/pne_projeto_lei1.pdf > Acesso em: 

agosto de 2016. 

BRASIL, Portaria Interministerial MJ/MEC nº 559, de 16/04/1991.  

Disponível em: 

<http://siau.edunet.sp.gov.br/ItemLise/arquivos/notas/portInter559_91.htm?Tim

e=1/8/2009%207:25:15%20AM>. Acesso em: setembro de 2016.  

BRASIL, Resolução CEB Nº 03/99, de 10/11/1999. Disponível em: 

<http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/CEB0399.pdf > Acesso em: agosto de 

2016.  

FERREIRA, Mariana L. K. (Orgs.). Antropologia, história e educação: a questão 

indígena e a escola. São Paulo: Global, 2001.  

______. A educação escolar indígena: um diagnóstico crítico da situação no Brasil. 

In: LOPES DA SILVA, Aracy e FERREIRA, Mariana L. K. (Orgs.). Antropologia, 

história e educação: a questão indígena e a escola. São Paulo: Global, 2001.  

FONSECA, Maria Cecília Londres. O patrimônio em processo: trajetória da 

política federal de preservação no Brasil. Universidade Federal do Rio de Janeiro 

(UFRJ), 1997. 

GORETE NETO, Maria. As representações dos Tapirapé sobre sua escola e as 

línguas faladas na aldeia: implicações para a formação de professores. Tese de 

Doutorado em Linguística Aplicada. Universidade Estadual de Campinas, 

Campinas, 2009.  

GUIMARÃES, Maria de Fátima. Versões monolíticas de memória e historia em 

questão: A colonização do presente pelo passado. In: XXVII Simpósio Nacional 

de História – ANPUH. Brasil, 2013. 

PAIM, Elison Antonio. Memórias e experiências do fazer-se professor(a).  

Jundiaí: Paco Editorial, 2012.  

PINHEIRO, Patrícia Magalhães. A construção da escola Apyãwa/Tapirapé a 

partir da práxis dos professores em formação na Licenciatura 

Intercultural da Universidade Federal de Goiás. Dissertação de Mestrado em 

Educação em Ciências e Matemática. Universidade Federal de Goiás, 2012.  

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2012.416-2011?OpenDocument


 

112 

 

POULOT, Dominique. Uma história do patrimônio no Ocidente, séculos 

XVIII-XXI: do documento aos valores. Estação Liberdade, 2009.  

SOUZA, Solange Jobim e; KRAMER, Sonia (Orgs.) Politica, Cidade e Educação: 

itinerários de Walter Benjamin. Rio de Janeiro: Contraponto: Ed. PUC-Rio, 2009. 

TASSINARI, Antonella Maria Imperatriz. Escola indígena: novos horizontes 

teóricos, novas fronteiras de educação. In: LOPES DA SILVA, Aracy e FERREIRA, 

Mariana L. K. (orgs.). Antropologia, história e educação: a questão indígena e 

a escola. São Paulo: Global, 2001.  

WALSH, Catherine. Interculturalidade Crítica e Pedagogia Decolonial: in-

surgir, re-existir e re-viver. In: CANDAU, Vera Maria. (Orgs.). Educação 

Intercultural na América Latina: entre concepções, tensões e propostas. Rio de 

Janeiro: 7Letras, 2009.  

 

RECEBIDO EM 29/11/2016 

APROVADO EM 17/12/2016 

 

 

 


